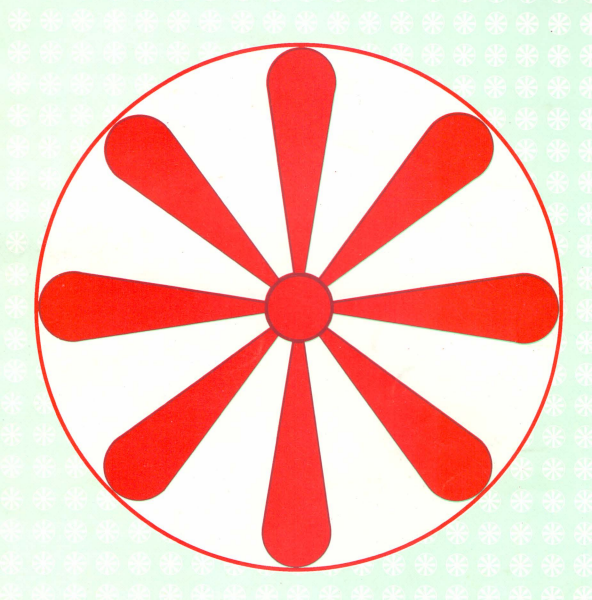
# একবিংশতিতম কঠিন চীবরদান

# স্মরণিকা '৯৪



# রাজবন বিহার

রাজবন, রাঙ্গামাটি।



# কল্পতরু বই পিডিএফ প্রকল্প

কল্পতরু মূলত একটি বৌদ্ধধর্মীয় প্রকাশনা প্রতিষ্ঠান। ২০১৩ সালে "হৃদয়ের দরজা খুলে দিন" বইটি প্রকাশের মধ্য দিয়ে এর যাত্রা শুরু । কল্পতরু ইতিমধ্যে অনেক মূল্যবান ধর্মীয় বই প্রকাশ করেছে। ভবিষ্যতেও এ ধারা অব্যাহত থাকবে। কল্পতরু প্রতিষ্ঠার বছর খানেক পর "kalpataruboi.org" নামে একটি অবাণিজ্যিক ডাউনলোডিং ওয়েবসাইট চালু করে। এতে মূল ত্রিপিটকসহ অনেক মূল্যবান বৌদ্ধধর্মীয় বই pdf আকারে দেওয়া হয়েছে। সামনের দিনগুলোতে ক্রমান্বয়ে আরো অনেক ধর্মীয় বই pdf আকারে উক্ত ওয়েবসাইটে দেওয়া হবে। যেকেউ এখান থেকে একদম বিনামূল্যে অনেক মূল্যবান ধর্মীয় বই সহজেই ডাউনলোড করতে পারেন। আমাদের একমাত্র উদ্দেশ্য হচ্ছে, বর্তমান আধুনিক প্রযুক্তির যুগে লাখো মানুষের হাতের কাছে নানা ধরনের ধর্মীয় বই পৌছে দেওয়া এবং ধর্মজ্ঞান অর্জনে যতটা সম্ভব সহায়তা করা। এতে যদি বইপ্রেমী মানুষের কিছুটা হলেও সহায় ও উপকার হয় তবেই আমাদের সমস্ত শ্রম ও অর্থব্যয় সার্থক হবে।

আসুন ধর্মীয় বই পড়ুন, ধর্মজ্ঞান অর্জন করুন! জ্ঞানের আলোয় জীবনকে আলোকিত করুন!

This book is scanned by Rahul Bhante

# একবিংশতিতম কঠিন চীবরদান স্মরণিকা '৯৪

১৯৯৪ খৃষ্টাব্দ, ১৪০১ বঙ্গাৰূ, ২৫৩৮ বুদ্ধাৰ



# □ স্নীতি বিকাশ চাক্মা আহবায়ক □ নির্মণ কান্তি চাক্মা প্রকাশনা সম্পাদক □ শান্তিময় চাক্মা সদস্য □ বীরকুমার তঞ্চল্যা সদস্য

– সদস্য

ঃ স্মরণিকা সম্পাদনা পরিষদ ঃ

সজ্জিত কুমার চাক্মা

### একবিংশতিতম কঠিন চীবর দান স্মরণিকা '৯৪

প্রকাশনায় ঃ
রাজ্বন বিহার পরিচালনা কমিটি
রাজ্বন বিহার, রাজ্বন, রাঙ্গামাটি,
রাঙ্গামাটি পার্বত্য জেলা।

প্রকাশকাল ঃ
১১ই নভেম্বর, ১৯৯৪ ইং
২ ৭শে কার্ত্তিক, ১৪০১ বাং

প্রচ্ছদ পরিকল্পনায় ঃ নির্মল কান্তি চাক্মা

কম্পিউটার কম্পোজ ও মূদুণ তত্ত্বাবধানে ঃ বিন্যাস ৪২ শৈল বিতান, রাঙ্গামাটি।

মুদ্রণ ঃ নিও কনসেণ্ট লিঃ, চট্টগ্রাম।

७८७वा मृनाः

#### হিতোপদেশ

মানুষ সৎপুরুষ আর্য্যগণের-দর্শন, তাঁহাদের সঙ্গে একস্থানে অবস্থান এবং তাঁহাদের সেবাভশ্রুষায় সুখী হয় এবং নিক্রোধগণের সঙ্গ ত্যাগেও পরম সুখ উৎপন্ন হয়। কেননা, যাহারা অজ্ঞ ব্যক্তির সাহচর্য্যে থাকে, তাহারা তাহাদের পরামর্শে পরিচালিত হইয়া কুপথে বিচরণ করিতে থাকে এবং দীর্ঘকাল শোকানুতাপ ভোগ করে। সেইজন্য শত্রুর সঙ্গে বাস করা দুঃখ ও নিত্য বিপজ্জনক। যাঁহারা অজ্ঞ ব্যক্তির সঙ্গ ত্যাগ করিয়া পন্ডিত সাহচর্য্যে বাস করেন তাঁহাদের জীবন মধুময় হইয়া উঠে এবং তাহা জ্ঞাতিগণের সঙ্গে বাস তুল্য সুখময় হয়। সেইজন্য অজ্ঞ ব্যক্তির সাহচর্য্য সম্পূর্ণরূপে ত্যাগ করিয়া ধৃতিসম্পন্ন, লৌকিক লোকোত্তর জ্ঞানসম্পন্ন, শাস্ত্রবিদ, বহুদশী, অর্হৎধূরে অবস্থিত, ধৈর্য্যশীল, শীলাচারসম্পন্ন, পাপ তৃষ্ণা হইতে দূরে অবস্থানকারী আর্য্য ও সুমেধাসম্পন্ন সৎপুরুষের নীতি অনুসরণ কর।

- १६ १८ - ०६ - ३६

# ENGLISH TRANSLATION OF HIS HOLINESS REV. SADHANANANDA MAHATHERA'S (REV. VANAVHANTE) ADVICE TO LAY DEVOTEES.

Man achieves happiness at the sight of the noble ones, by living together in close contact with them and rendering services to them. Happiness also springs up by forsaking the company of the ignorant. Because, those who live in close contact with the ignorant they wander in the wrong path being misguided by them and suffer from sorrow and lamentation for a long period. For this reason it is always dangerous and sorrowful to live with an enemy. Those who live with the wise by forsaking the ignorant, their lives become pleasant which is compared to peaceful living with the close relatives. Therefore, forsake the company of the ignorant totally and follow the path of the wise, conversant, well-versed, patient, noble, highly intelligent, trained in morality on the way of holiness, those who possess the mundane and super mundane knowledge and keep away from evils and cravings.

इसार्यमानम् स्वाइम्बर

Dated: 15.10.94.

# মহান আর্য পুরুষ পরম শ্রদ্ধের শ্রীমং সাধনানন্দ মহাস্থবির (বনভন্তে) মহোদয় ও অনুত্তর পুণ্যক্ষেত্র ভিক্ষু সংঘের সমীপে দানোত্তম কঠিন চীবর দান/১৪ উপলক্ষে

#### ঃ বিশেষ প্রার্থনা ঃ

#### **अरका** ७८७ मश्स्या,

দেব-মনুষ্য তথা সকল প্রাণীর হিতসুখ ও মঙ্গলের জন্য, আমাদের চারিআর্য সত্য জ্ঞান উদয় ও স্থিতির জন্য, সধর্মের শাসন উত্তরোত্তর শ্রীবৃদ্ধি ও স্থিতির জন্য, দেবরাজ ইন্দ্র, চারিদিক পাল মহারাজ, যক্ষরাজ, যমরাজ এবং বৃদ্ধের ধার্মিক ও ধনী উপাসক দেবতাবৃদ্দ আমাদের প্রতি সর্বকালে সকল বিষয়ে সহায় হওয়ার জন্য এবং বৃহত্তর পার্বত্য চউ্টগ্রাম তথা সারা বিশ্বে লুপ্ত প্রায় সধর্ম পূনঃ প্রজ্জ্বলিত, শ্রীবৃদ্ধি ও স্থিতির জন্য মহান আর্য পুরুষ শ্রীমৎ সাধনানন্দ মহাস্থবির (বনভন্তে) ও বৃদ্ধের চারি পরিষদ সমীপে বিশেষ প্রার্থনা করছি।

#### अटकार ७एड मश्ट्या,

আমরা আপনার জ্ঞান, সত্য ও সকল মহাশক্তির প্রভাবে হারানো সধর্ম, শিষ্টাচার , বিন্মুভাব, পরস্পর মৈত্রী বন্ধন, ভূ-সম্পত্তিসহ সকল স্থাবরঅস্থাবর বিষয় সম্পত্তি, সংখ্যা গরিষ্ঠতা, আজ্ঞাচক্রে, সকল বিষয়ে মালিকানা, অধিকার,ক্ষমতা, আদর্শ বৌদ্ধ সমাজ অচিরেই পুনঃ লাভ ও স্থিতি হওয়ার জন্য আপনার সমীপে বিশেষ প্রার্থনা করছি।

#### **अटक**ग्न ७८७ मश्स्चा,

আপনি আমাদেরকে জ্ঞান দান করুন যাতে আমরা সেই জ্ঞানের প্রভাবে সদা সত্য পথে পরিচালিত হয়ে সর্বকালে, সর্বত্রই, সকল কাজে জয়ী হতে পারি। আপনি আমাদেরকে ধর্মদান করুন যাতে আমরা সকল কুশল—অকুশল জ্ঞাত হয়ে কুশল ধর্মকেই সংরক্ষণ করতে পারি। আপনি আমাদেরকে অভয় দান করুন যাতে আমরা সর্বকালে সর্বত্রই ভয়হীনভাবে সধর্মাচরণ ও সকল বৈষয়িক কর্ম সুষ্ঠুভাবে সম্পাদন পূর্বক সকল বিষয়ে উত্তরোত্তর উন্নতি সাধন করতে পারি, তজ্জন্য আপনার নিকটে বিশেষ প্রার্থনা করছি।

#### अटकम ভट्ड जश्रचा,

আমাদের তথা সারা বিশ্ববাসীর সুখ-সমৃদ্ধি, গৌরব সম্মান, বহু সৎশিল্প, মনুষ্য সম্পত্তি, দেব সম্পত্তি, আর্যধন, সকল ধর্মে সুশিক্ষা, বুদ্ধের সুশীতল ছায়া, সধর্মের শাসন, প্রতিরূপদেশ, ধনধান্যে পরিপূর্ণতা, যথাকালে বারিবর্ষণ, প্রকৃতির অনুকুল পরিবেশ ও ধার্মিক রাজা লাভ ও স্থিতি হওয়ার জন্য আপনার সমীপে বিশেষ প্রার্থনা করছি।

#### अटकम जिक्क अश्रद्धा,

অত্র বৃহত্তর পার্বত্য চট্টগ্রাম তথা সারা বিশ্ব হতে দন্ড—ভয়, অস্ত্র—ভয়, চোর—ভয়, অধর্মের শাসন, জাতিগত সংঘাত, বৈষম্য মূলক দুঃশাসন, সকল ষড়যন্ত্র, প্রাকৃতিক দুর্যোগ, খাদ্যাভাব, মহামারী, অন্যায়—অত্যাচার, জুলুম, মিথ্যাদৃষ্টি সম্পন্ন প্রতিবেশী, অধার্মিক রাজা, অকল্যাণ মিত্র, ষড়যন্ত্রকারী, অন্যায় অমঙ্গল সৃষ্টিকারী, পর সম্পদ হরণকারী, সধর্মের বাধা সৃষ্টিকারী, সধর্মের অপ-প্রচারকারী, আর্থিক উন্নয়নে অন্তরায়কারী, সকল দুঃখ, রোগ, ভয়, অন্তরায়, উপদ্রব এবং দুর্ণিমিত্তাং পাপগ্রহ অচিরেই চিরতরে বিনাশ হওয়ার জন্য আপনার সমীপে বিশেষ প্রার্থনা করছি।

#### अटकाम ७८७ मश्स्या,

তৃতীয়বার-----ঐ

ইতি

ধর্মপ্রাণ

সমবেত নর–নারীবৃন্দ,

রাঙ্গামাটি রাজ্বন বিহার, রাজ্বন,

তাং ১১/১১/৯৪ইং

রাঙ্গামাটি।

রাঙ্গামাটি ৷

## সম্পাদকীয়

দুর্গভ মানব জীবনের স্বন্ধ সময়ে যথাযথভাবে সুকর্ম সম্পাদন করে যাওয়া অতিশয় বুদ্ধিমানের কাজ। তাই আমরা প্রতিবছর প্রবারণার পরের দিন হতে কার্ত্তিক পূর্ণিমার মধ্যেকার সময়ে কঠিন চীবর দান কার্য সম্পাদন করে থাকি।

রাঙ্গামাটি রাজ্বন বিহারে এবারও একবিংশতিতম কঠিন চীবর দান উদযাপিত হতে যাছে। এ পৃণ্যানুষ্ঠান উপলক্ষে প্রতি বছর যে শ্বরণিকা প্রকাশ করা হয় এ বছরও কঠিন চীবর দান শ্বরণিকা/৯৪ প্রকাশ করার কাজ হাতে নেয়া হয়েছে। এ শ্বরণিকা সম্পাদনা ও প্রকাশনার জন্য পাঁচ সদস্য বিশিষ্ট একটি সম্পাদনা ও প্রকাশনা পরিষদ গঠন করা হয়েছে। এ পরিষদে অন্তর্ভূক্ত আছেন সর্বজনাব শান্তিময় চাকমা, সুনীতি বিকাশ চাকমা, বীর কুমার তঞ্চশ্যা, সজ্জিত কুমার চাকমা এবং নির্মল কান্তি চাকমা।

শরণিকা প্রকাশের জন্য যে সকল উৎসাহী লেখকদের নিকট হতে প্রবন্ধ, কবিতা পাওয়া গেছে তন্মধ্যে অনেকের লেখা ব্যক্তিগত মত ভিত্তিক, অনুমানভিত্তিক হওয়ায় কিংবা বৌদ্ধ দর্শনের পর্যায় ক্রেমিক সুসামঞ্জস্যতার অভাব হেতু অনেক লেখকের প্রবন্ধ স্মান্তিছা সত্ত্বেও ছাপানো সম্ভব হয়নি। আবার লেখকের সমতি অনুযায়ী অনেক প্রবন্ধের প্রয়োজনীয় পরিবর্ত্তন, পরিবর্ধন, সংযোজন এবং সংশোধন করে সুধী জনের নিকট বৃদ্ধবাণী প্রচারের চেষ্টা করেছি।

আমাদের সম্পাদনার কাজে কিংবা মুদ্রণে যদি অনিচ্ছাকৃত ভুল দ্রান্তি পরিলক্ষিত হয় তজ্জন্য প্রথমেই ক্ষমা চেয়ে নিচ্ছি। তা ছাড়া একই বিষয়ে যে সমস্ত লেখা পাওয়া গিয়েছে সেক্ষেত্রে স্বাভাবিকভাবেই তুলনামূলকভাবে ভাল লেখাটিকে প্রাধান্য দেয়া হয়েছে। উল্লেখ্য যে এ বছর হঠাৎ কাগজের দাম বৃদ্ধি পাওয়ায় অন্যান্য বছরের মত শ্বরণিকার কলেবর বৃদ্ধি করা সম্ভব হয়নি। বর্তমান শ্বরণিকায় রাজবন বিহারের বিভিন্ন জায়গার শাখা বিহারগুলোর বিবরণ দেয়ার কথা থাকলেও বিভিন্নভাবে যোগাযোগ করেও অনেক শাখা বিহারের তথ্য আমাদের কাছে না পৌছায় সে গুলোর বিবরণ দেয়া সম্ভব হলো না বলে আন্তরিকভাবে দুগুখিত।

এ শ্বরণিকা পাঠে কোন ধর্মপ্রাণ নরনারী যদি যৎ কিঞ্চিৎ উপকৃত হন তাহলে আমাদের শ্রম সার্থক বলে মনে করবো।

> জগতের সকল প্রাণী সুখী হোক, দুঃখ থেকে মুক্ত হোক।

> > ইতি **নির্মল কান্তি চাকমা** সম্পাদক

কঠিন চীবর দানোৎসব শ্বরণিকা '৯৪ রাজ্বন বিহার, রাজ্বন, রাঙ্গামাটি।

# প্রাসঙ্গিক কিছু কথা

পবিত্র পুণ্যতীর্থ রাজবন বিহারে একবিংশতিতম কঠিন চীবর দানানুষ্ঠান উপলক্ষে এ' শ্বরণিকা প্রকাশ। একথা বলার অপেক্ষা রাখে না যে, অত্র বিহারের এ' দানানুষ্ঠান এদেশের বৌদ্ধ সমাজের একটি সার্বজনীন ধর্মীয় উৎসব। এখানকার বৌদ্ধ সম্প্রদায়ের ধর্মীয় ও সামাজিক জীবনে এ'ধর্মোৎসবের প্রভাব অপরিসীম। এ'তে অংশগ্রহণের আগ্রহ বা ইচ্ছায় মনে সাড়া জাগে না আজকের বৌদ্ধ সমাজে এমন লোক খুবই কম বলা যায়। প্রতি বছর রাজবন বিহারে এ'ধর্মীয় অনুষ্ঠান সম্পাদনে সর্বস্তরের বৌদ্ধ জনসাধারণ কায়িক-বাচনিক-আর্থিক ও অন্য নানাভাবে স্বতঃক্ষুর্ত্ত সহযোগিতা দানে যেভাবে এগিয়ে আসেন সেই অভিজ্ঞতার আলোকে যাচাই করলে উপরোক্ত কথার সত্যতা সহজে প্রমাণিত হয়।

কঠিন চীবর দান বৌদ্ধদের একটি মহা পুণ্যপ্রসূ দানক্রিয়া। বস্তু দানের মধ্যে কঠিন চীবর দানই সর্বাপেক্ষা পুণ্যজনক কাজ। তাই জীবনে অন্ততঃ একবার হলেও এ' মহা ফলদায়ক দানানুষ্ঠানে শরীক হয়ে পুণ্য সঞ্চয়ের মানসে প্রত্যেকের মনে প্রবল সাড়া জাগে। শ্রন্ধেয় শ্রীমৎ সাধনানন্দ মহাস্থবির (বনভত্তে) মহোদয়ের সন্দর্শন ও কঠিন চীবর দানানুষ্ঠানে অংশগ্রহণের জন্য এদেশের প্রতিটি অঞ্চল থেকে অগণিত পুণ্যার্থী গভীর শ্রদ্ধার ডালি নিয়ে এ' পবিত্র রাজবন তীর্থে আগমণ করেন। এ' মহতী পুণ্যানুষ্ঠানকে সুষ্ঠুভাবে সম্পাদনের মধ্য দিয়ে এদেশের বৌদ্ধ সম্প্রদায়ের সজীবতার লক্ষণ প্রকাশ পায়। তখন এ' পুণ্যযজ্ঞে যোগদান করতে পারার আনন্দের আবেগে মানুষ নিজকে খুলে দেয়, মেলে দেয়- মিলতে চায় অপরের সঙ্গে। মানুষে মানুষে মিলনের আনন্দে সমগ্র অনুষ্ঠানের বহিরাঙ্গটি উৎসব মুখর রূপ নেয়। ইহা এতদঞ্চলের বৌদ্ধগণের প্রবল ধর্মানুরাগ, সৎকর্মের প্রতি আগ্রহ ও উৎসাহ এবং কুশল চেতনার বহিঃপ্রকাশ না বলে পারা যায় না। যে ধর্মীয় ভাবের অনুপ্রেরণা নিয়ে এ' দানযজ্ঞ সম্প্রাদনের মত দুরূহ কাজ সুন্দর ও সুশৃঙ্খলভাবে সম্পাদিত হয়ে থাকে তা' আর্য্যপুরুষ শ্রদ্ধেয় বনভন্তের মহান প্রভাব ও অক্লান্তভাবে তাঁর ধর্মোপদেশ দানের

ফলশ্রুতিতে নর নারীগণের মধ্যে যে ধর্মীয় উন্মেষ ঘটেছে তার বাস্তব প্রতিফলন বলা যায়। যা হোক এ'ধরণের ধর্মীয় অনুষ্ঠানের আয়োজন ও অনুষ্ঠান সম্পাদনের মধ্য দিয়ে যদি বৌদ্ধ সমাজে ধর্মীয় ক্ষেত্রে শ্রীবৃদ্ধি সাধিত হয় এবং ব্যক্তিগত তথা সমাজ জীবনে প্রভূত হিত সাধন হয় সেটাই হবে আমাদের পরম পাওয়া ও অনুষ্ঠান সম্পাদনের সার্থকতা। সেবিষয়ে প্রত্যেকের উত্তরোত্তর সচেতনতা বৃদ্ধি হোক এবং যাতে সৃস্থ-সৃদ্দর বৌদ্ধ সমাজ গড়ে তুলতে পারি তাহাই হোক আমাদের আজকের মহান অঙ্গীকার।

অত্র প্রতিষ্ঠানের সুষ্ঠু পরিচালনা, দৈনন্দিন চতুর্প্রত্যয়ের সুব্যবস্থা, আবাসিক ভিক্ষুসংঘের জন্য প্রয়োজনীয় উন্নয়ন প্রকল্প বাস্তবায়ন এবং শ্রদ্ধেয় বনভন্তে মহোদয়ের ধর্মপ্রচারের সাহায্যার্থে প্রয়োজনীয় ব্যবস্থা গ্রহণসহ ইহার সার্বিক উনুয়নে এগিয়ে আসার নৈতিক দায়িত্ব আমাদের স্বার।

"সকল প্রাণী সুখী হোক।"

#### সুনীতি বিকাশ চাকমা (সৰু)

সভাপতি

রাজ্বন বিহার পরিচালনা কমিটি

রাজ্বন, রাঙ্গামাটি।

১১ই নভেম্বর '৯৪ ইং

**ভ**ক্রবার।

# প্রতিবেদন

নিত্যদিনকার মত সেদিনও লাইনের বাসে চড়ে কলেজে যাচ্ছিলাম। পথিমধ্যে কে যেন বল্লো- "মান্স্যের দুঃখ মান্ষ্যে নবুঝিলে ঈব্যা কন্দোল্যা মানুষ।" কথাটা কানে আস্তেই মনের অগোচরে ভাবতে লাগলাম। আসলে কি তাই। আজকাল মানুষ কি মানুষের দুঃখ বুঝতে চায় না। এতই কি স্বার্থপর। মানুষের জন্য মানুষের ভালবাসা, মৈত্রী, মমত্বোধ যেন হারিয়ে যাচ্ছে দিন দিন। তাহলেতো বলতে হয় মানুষ পশুর স্থান দখল করে নিচ্ছে। কারণ কোন পশুর পক্ষে মানুষের দুঃখ বুঝার সুযোগ কোথায়। পশু হলো অপায় প্রাণী। যায় কোন উপায় নেই। অর্থাৎ ভালমন্দ, হৈত—অহিত, ন্যায়-অন্যায় সম্পর্কে বুঝবার শক্তি যাদের নেই। কিন্তু মানুষতো প্রাণীকুলের মধ্যে শ্রেষ্ঠত্বের দাবীদার। মানুষের মগজ স্লায়্ বিন্যাস এতই নিখুঁত এবং সৃক্ষতের যে, এটিকে মানবের কল্যানমুখী চিন্তা চেতনায় উন্যেষ ঘটিয়ে ভাল কিছু করার যেমনি সুযোগ আছে ঠিক্ তেমনি মানব সন্ড্যতার ইতিহাসে ধ্বংস যজ্ঞের কালিমা একৈ দিতেও এর কোন কম্তি

পূর্ব প্রসঙ্গে ফিরে যেতে চাই। মানুষের দুঃখ বুঝতে হলে তার যে কতটুকু জ্ঞানের অধিকারী হতে হবে আজকাল সমসাময়িক ঘটনা প্রবাহের দিকে তাকালে সেতো কল্পনাই করা যায় না। তবে এটাও ঠিক্ যে, মানবের চরম বিপর্যয়কালে যুগে যুগে মানব মুক্তির জন্য মহামানবের আবির্ভাব ঘটেছিল। ঠিক্ যেমনি আবির্ভাব ঘটেছিল তথাগত ভগবান সম্যক সম্বুদ্ধের। তিনি মানবের- জন্ম, জরা, ব্যাধি, মরণ, প্রিয় বিয়োগ, অপ্রিয় সংযোগ, দুঃখের লেলিহান শিখা প্রজ্জ্বাত দেখে এ'সব দুঃখের মুক্তির পথ আর্য্য অষ্টাঙ্গিক মার্গ নির্বাণপথ দেখিয়েছেন। তিনিও ছিলেন আমাদেরই মতো রক্তমাংসে গড়া মানুষ। তিনি নিজে যেমন মুক্ত হয়েছেন অন্যকেও মুক্তির পথ দেখিয়েছেন।

আজ আমাদের সমাজ জীবনের চরম বিপর্যয় মুহুর্তে শ্রন্ধেয় শ্রীমৎ সাধনানন্দ মহাস্থবির (বনভন্তে) মহোদয়ের আর্বিভাব যে কতটুকু প্রয়োজন আজ তার সঠিক মূল্যায়নের সময় এসেছে। তিনি সকল প্রাণীর মঙ্গল করার অঙ্গিকার করেছেন। অর্থাৎ যে সমাজের ইতিহাসে অকুশল কর্মের কালিমার

ছাপ নিহিত ছিল আজ তা' ধুয়েমুছে আদর্শ আর্য্য বৌদ্ধজাতি হিসেবে চাক্মা তথা সকল বৌদ্ধদের সারাবিশ্বের দরবারে হাজির করতে চান এবং তিনি তাঁদের গৌরব সারা বিশ্বে প্রতিষ্ঠা করতে চান।

তাকে কেন্দ্র করে রাজবন বিহার প্রতিষ্ঠানের গোড়াপত্তন শুরু হয়। এর উনুয়নের অগ্রগতি ধীরে ধীরে সাধিত হচ্ছে। বাংলাদেশ তথা সারা বিশ্বেও এর ব্যাপক প্রচার ও প্রসার ঘটছে তা' স্বাই এক বাক্যে স্বীকার করবেন। পরিচালনা কমিটির সকল সদস্যের একনিষ্ঠ কর্ম প্রচেষ্টায়, আপামর জনসাধারণের সক্রিয় সহযোগিতায় এটি সম্ভব হচ্ছে। ইতিমধ্যে বৃহত্তর পার্বত্য চউগ্রামের বিভিন্ন এলাকায়ও অনেকগুলো শাখা বনবিহার গড়ে উঠেছে। তাই আজ রাঙ্গামাটি রাজবন বিহার কেন্দ্রীয় বিহার হিসেবে চিহ্নিত। যে স্ব এলাকায় আজ্ব শাখা বিহার গড়ে উঠেনি সে'স্ব এলাকায়ও অতি সহসা শাখা বিহার গড়ে উঠা প্রয়োজন বলে আমি মনেকরি। শ্রন্ধেয় বনভন্তের ভায়ায় এক ও অভিনু নীতির বিশ্বাসে বলিয়ান হয়ে আদর্শ আর্য্য বৌদ্ধ জাতি ও সমাজ গঠনে স্বাইকে এগিয়ে আস্তে হবে।

আজ ঐতিহ্যবাহী একবিংশতিতম দানোত্তম কঠিন চীবর দানোৎসব উদ্যাপন করতে যাচ্ছি। এতে যারা সক্রিয়ভাবে কায়িক, বাচনিক ও আর্থিক সাহায্য সহযোগিতা দিয়ে অনুষ্ঠানকে সাফল্যমন্ভিত করেছেন তাদের সবাইকে জানাই আমার এবং কমিটির পক্ষ থেকে অশেষ ধন্যবাদ ও কৃতজ্ঞতা। স্বেচ্ছাসেবক ভাইদের প্রতি রইলো আমার আশীর্বাদ। তাদের দায়িত্ব ও কর্তব্যবোধের একনিষ্ঠতায় আমরা অনুষ্ঠানটি শৃংজ্খলার সাথে সম্পাদনে সক্ষম হয়েছি। প্রশাসনিক কর্মকর্তা, আইনশৃঙ্খলা রক্ষাকারী সংস্থার সকল সদস্য এবং অনুষ্ঠানে আগত সকল পূণ্যাথীদের জানাই প্রীতি ও শুভেচ্ছা।

"সকল প্রাণী সুখী হোক।"

ইতি

সঞ্জয় বিকাশ চাক্মা

সাধারণ সম্পাদক

রাজ্বন বিহার পরিচালনা কমিটি রাজবন, রাঙ্গামাটি। ১৭/১০/৯৪ ইং হইতে ১৭/১১/৯৪ ইং পর্যন্ত সময়ের মধ্যে রাঙ্গামাটি রাজবন বিহার

| ও অন্যান্য শাখা বন বিহার সমূহে অনুষ্ঠিতব্য বোদ্ধদের অন্যতম দানোত্তম কাঠন চীবর দানোৎসব অনুষ্ঠানে শ্রদ্ধেয় শ্রীমৎ সাধনানন্দ মহাস্থবির (বনভত্তে) মহোদয়ের সশিষ্য আমন্ত্রণে গমনের সফরসূচী ঃ- |                 |                                                                                               |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| তারিখ                                                                                                                                                                                     | সময়            | সফরের স্থান ও বিবরণ                                                                           |  |
| ২৭/১০/৯৪ ইং                                                                                                                                                                               | ১২–৩০ মিঃ এর পর | পিশু গ্রহনের পর বন বিহার হতে মহালছড়ির উদ্দেশ্যে<br>গমন।                                      |  |
| ২৮/১০/৯৪ ইং                                                                                                                                                                               | সারাদিন         | মহালছড়ি বৌদ্ধ বিহারে কঠিন চীবর দান অনুষ্ঠান।                                                 |  |
| ২৯/১০/৯৪ ইং                                                                                                                                                                               | ১২–৩০ মিঃ এর পর | রাঙ্গামাটি রাজ্বন বিহারে মহাশছড়ি হতে প্রত্যাবর্তন।                                           |  |
| ৩০/১০/৯৪ ইং                                                                                                                                                                               | ১২–৩০ মিঃ এর পর | পিভ গ্রহণের পর বন বিহার হতে বন্দুকভাঙ্গা মৌজায়<br>ভারবুয়া চাপ শাখা বনবিহারের উদ্দেশ্যে গমন। |  |
| ৩১/১০/৯৪ ইং                                                                                                                                                                               | সারাদিন         | ভারবুয়াচাপ শাখা বন বিহারে কঠিন চীবর দান অনুষ্ঠান।                                            |  |
| ১/১১/৯৪ ইং                                                                                                                                                                                | ১২–৩০ মিঃ এর পর | পিভ গ্রহণের পর ভারবুয়া চাপ হতে শাক্য বনবিহারে                                                |  |

| ৩১/১০/৯৪ ইং | সারাদিন         | ভারব্য়াচাপ শাখা বন বিহারে কঠিন চীবর দান অনুষ্ঠান।     |  |  |
|-------------|-----------------|--------------------------------------------------------|--|--|
| ১/১১/৯৪ ইং  | ১২–৩০ মিঃ এর পর | পিভ গ্রহণের পর ভারবুয়া চাপ হতে শাক্য বনবিহারে<br>গমন। |  |  |
| ২/১০/৯৪ ইং  |                 | খারিক্যং শাক্য বন বিহারে অনুষ্ঠান।                     |  |  |
|             |                 |                                                        |  |  |

|            |                 | 7491                                                                         |
|------------|-----------------|------------------------------------------------------------------------------|
| ২/১০/৯৪ ইং |                 | খারিক্যং শাক্য বন বিহারে অনুষ্ঠান।                                           |
| ৩/১১/৯৪ ইং | ১২–৩০ মিঃ এর পর | পিন্ড গ্রহণের পর রাজ্বন বিহার হতে লংগদু তিনটিলা বন<br>বিহারের উদ্দেশ্যে গমন। |
| 8/১১/৯৪ ইং | সারাদিন         | <b>লংগদ্ তিনটিলা</b> রাজ্বন বিহারে কঠিন চীবর দান<br>অনুষ্ঠান।                |

৫/১১/৯৪ ইং ১২-৩০ মিঃ এর পর পিন্ড গ্রহণের পর তিনটিলা বনবিহার হতে হাজাছড়া

৬/১১/৯৪ ইং

৭/১১/৯৪ ইং ১২–৩০ মিঃ এর পর

বৌদ্ধ বিহারে গমন।

রাজ্বন বিহারে প্রত্যাবর্তন।

বিহারের উদ্দেশ্যে গমন।

হাজাছড়া বৌদ্ধ বিহার হতে পিভ গ্রহণের পর রাজ্বন

পিন্ড গ্রহণের পর রাজ্বন বিহার হতে কাটাছড়ি শাখা বন

| (0) 507,00  | 3               | William West Linds and The Control Linds                                                      |
|-------------|-----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ৩০/১০/৯৪ ইং | ১২–৩০ মিঃ এর পর | পিভ গ্রহণের পর বন বিহার হতে বন্দুকভাঙ্গা মৌজায়<br>ভারবুয়া চাপ শাখা বনবিহারের উদ্দেশ্যে গমন। |
| ७১/১०/৯৪ ইং | সারাদিন         | ভারবুয়াচাপ শাখা বন বিহারে কঠিন চীবর দান অনুষ্ঠান।                                            |
| ১/১১/৯৪ ইং  | ১২–৩০ মিঃ এর পর | পিন্ড গ্রহণের পর ভারবুয়া চাপ হতে শাক্য বনবিহারে<br>গমন।                                      |
| ২/১০/৯৪ ইং  |                 | খারিক্যং শাক্য বন বিহারে অনুষ্ঠান।                                                            |

| ৮/১১/৯৪ ইং                 | সারাদিন         | কাটাছড়ি শাখা বন বিহারে কঠিন চীবর দান অনুষ্ঠান।                                                   |  |  |
|----------------------------|-----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| ৯/১১/৯৪ ইং                 | ১২–৩০ মিঃ এর পর | পিন্ড গ্রহণের পর কাটাছড়ি শাখা বিহার হতে রাজ্বন<br>বিহারে প্রত্যাবর্তন।                           |  |  |
| ১০/১১/৯৪ ইং<br>১১/১১/৯৪ ইং |                 | রাজ্বন বিহারে সার্বজ্ঞনীন কঠিন চীবর দান অনুষ্ঠান।                                                 |  |  |
| ১২/১১/৯৪ ইং                | ১২–৩০ মিঃ এর পর | পিভ গ্রহণের পর রাজ্বন বিহার হতে বরকল আয়মাছড়া<br>শাখা বিহারের উদ্দেশ্যে গমন।                     |  |  |
| ১৩/১১/৯৪ ইং                | সারাদিন         | বরকল শাখা বন বিহারে কৃঠিন চীবর দান অনুষ্ঠান।                                                      |  |  |
| ১৪/১১/৯৪ ইং                | ১২–৩০ মিঃ এর পর | পিন্ড গ্রহণের পর বরকল আয়মাছড়া শাখা বনবিহার হতে<br>জুড়াছড়ি শাখা বনবিহারে প্রত্যাবর্তন।         |  |  |
| ১৫/১১/৯৪ ইং                | সারাদিন         | সুবলং জুড়াছড়ি শাখা বন বিহারে কঠিন চীবর দান<br>অনুষ্ঠান। এবং পরবতীতে ইচ্ছানুযায়ী তথায় অবস্থান। |  |  |
|                            |                 | -8 8-                                                                                             |  |  |

## সূচীপত্ৰ

#### व्यवक :

| • • •       | বিষয় <b>বস্তু</b> র নাম               | লেখক/সংগ্রাহকের নাম        |   | পৃষ্ঠা নং  |
|-------------|----------------------------------------|----------------------------|---|------------|
| ۱۷          | এস, সুখে বাস করি                       | শ্রীমৎ প্রজ্ঞালংকার স্থবির | _ | 20         |
| ٦١          | দানীয় সামধীর প্রতি লোভের কুফল         | শ্রীমৎ ভদ্দজী ভিক্ষু       | _ | ১৬         |
| ৩।          | পঞ্চশীলের গুণাগুণ                      | শ্ৰীমৎ বৃক্ষজ্বিৎ ভিক্ষু   | _ | ۵۹         |
| 8 I         | ধর্ম দেশন                              | শ্ৰীমৎ বৃদ্ধশ্ৰী ভিক্ষ্    | - | ২১         |
| <b>¢</b> 1  | কর্মবাদী বৌদ্ধ ধর্ম                    | শ্রীমৎ জ্যোতিসার ভিক্ষ্    | _ | <b>ર</b> 8 |
| ঙ।          | ধর্ম ও তার পরিচয়                      | শ্রীমৎ সৌরজগৎ ভিক্ষ্       | _ | ২৫         |
| ۹۱          | প্রকৃত বৃষদ কাহাকে বলে                 | শ্ৰীমৎ বোধি মিত্ৰ ভিক্ষ্   | _ | ২৬         |
| ৮।          | মানবের কর্তব্য                         | শ্রীমৎ সুদত্ত ভিক্ষ্       | - | ২৮         |
| ا ھ         | গৃহীদের জ্ঞাতব্য কিছু কথা              | শ্রীমান ধর্মাচার শ্রামণ    | - | ২৯ .       |
| 701         | বোধিচিত্ত                              | বীর কুমার তঞ্চস্যা         | - | ৩০         |
| 771         | প্রতীত্য সমুৎপাদ বা ভবচক্র             | শান্তিময় চাক্মা           | - | ৩৩         |
| ١٤٧         | বুদ্ধের শ্রাবক সংঘ ও তাঁদের গুণ বর্ণনা | সুনীতি বিকাশ চাক্মা (সৰু)  | - | ৩৮         |
| <b>५७</b> । | পঞ্চ উপাসক কাহিনী                      | সুনীল কুমার কারবারী        | - | 8 2        |
| 78          | নব বর্ষে বনভন্তের দেশনা                | ডাঃ অরবিন্দ বড়ুয়া        | - | ৪৩         |
| 501         | ব্ৰহ্ম বিহার                           | নব কুমার তঞ্চস্যা          | - | 8 ¢        |
| ১৬।         | অভিজ্ঞা                                | মৈত্ৰী প্ৰসাদ খীসা         | - | 84         |
| 196         | প্রজেন্দ্রিয়                          | নিৰ্মল কান্তি চাক্মা       | - | <b>(</b> 0 |
| 721         | চিকিৎসকের দৃষ্টিতে বুদ্ধ ও ধর্ম        | ডাঃ নিহারেন্দু তালুকদার    | - | ৫২         |
| १८ ।        | অনুশয়                                 | প্রশান্ত কুমার দেওয়ান     | - | ৫৩         |
| २०।         | ধ্যান চিত্তের বিশ্লেষণ                 | সচ্চিত কুমার চাক্মা        | - | <b>¢</b> 8 |
|             |                                        |                            |   |            |
| কবিতা       | •                                      |                            |   |            |

| 41401.                  |                             |   |            |
|-------------------------|-----------------------------|---|------------|
| ১। রাজ্বন বিহার, রাজ্বন | অমলেন্দু বিকাশ চাক্মা       | - | ৫৬         |
| ২। বেলা যখন বাড়ল       | শ্যামল তালুকদার             | - | ৫৬         |
| ৩। কঠোর পণ              | প্রভাসানন্দ (বিধুর) দেওয়ান | _ | <b>৫</b> ৬ |

# এস, সুখে বাস করি

#### শ্রীমৎ প্রজ্ঞালংকার স্থ্বির রাজ্বন বিহার।

আমরা সবাই সুখী হতে চাই। সুখে থাকতে সবাই ভালবাসি। আসলে প্রাণী মাত্রেই সুখাভিলাষী। কিন্তু সুখের আশায় পৃথিবীর প্রাণী সকল তথা মানবগণ সুখের প্রলোভনে পড়ে দুঃখই অধিক মাত্রায় পেয়ে থাকে। সুখের জীবন গড়তে গিয়ে অজ্ঞানতার অন্ধকারে নিমচ্জিত হয়ে মহাদুঃখের সাগরে হাবুড়ুবু থেয়ে কুলের সন্ধান পায় না। তাই অনন্তকাল ধরে জন্ম্যৃত্যুর প্রবাহে অফুরন্ত দুঃখ ভোগ করতে করতে সংসার স্রোতে ভেসে চলে। যখন হঠাৎ করে কারো জ্ঞানের আলো উদ্ধাসিত হয় তখনই তিনি অপর জীবগণকে মৃ্ক্তির পথে অগ্রসর হ্বার আহ্বান জানান। তিনি সেই অরহত সম্যক সমৃদ্ধ-যিনি ধর্ম পদে বলেছেন-"এস, এই পৃথিবীতে আমরা শক্র-মানুষের মধ্যে শক্রতা না করে শত্রুহীন হয়ে সুখে বাস করি। এস, হিংসুক মানবগণের মধ্যে আমরা হিংসা ভাব ত্যাগ করে, অহিংসা মনোভাব নিয়ে সুখে জীবন যাপন করি। এই সকল তৃষ্ণা-পরায়ণ, লোভী জনগণের মধ্যে এস, আমরা সবাই লোভ তৃষ্ণা বর্জন করে তৃষ্ণাহীন চিত্তে সুখে কাল যাপন করি। এই অজ্ঞানী জন সমাজের মাঝে আমরা জ্ঞানী হয়ে এস, সুখে শান্তিতে অবস্থান করি। এই জনগণ বিষয়াসক; নানা ভোগ-তৃষ্ণায় জর্জড়িত। এস, সেই তৃষ্ণায় নিমজ্জিত

বিষয়াসক্ত জনসাধারণের মধ্যে আমরা আসক্তিহীন হয়ে সূথে জীবন ধারণ করি।"

বাস্তবিক, সুখী হতে হলে বা সুখে শান্তিতে বাস করতে হলে আমাদেরকে ঐ সকল বিষয় বাসনা অবশ্যই ত্যাগ করতে হবে, যে সকল বিষয় বাসনার দ্বারা মানুষ দুঃখে পতিত হয়। লোভ, দ্বেষ, মোহ পাপ ধর্ম সমূহকে বিষয়াধীন কেউ সম্পূর্ণ ধ্বংস সাধন করতে পারবে না। যেমন- পায়ে জুতা পরিধান করলে পৃথিবীর কাদা-ময়লা আবর্জনা হতে পা নির্মল রাখা সম্ভব। কাদা ময়লা পরিস্কার করতে হয় না। তেমনি আমরা প্রত্যেকেই যদি নিজের চিন্তের মধ্যে ত্যাগভাব জাগ্রত করতে পারি তাহলে অবশ্যই সকল পাপ কালিমার সংস্পর্শ হতে রেহাই পেতে পারি। জগতে সকল পাপ ধর্মসমূহ বিরাজমান থাকলেও আমাদেরকে আর দুঃখগ্রস্থ করতে পারবে না।

সূতরাং বাইরের দিকে দৃষ্টিপাত না করে অর্থাৎ অকুশল ধর্মের বিরুদ্ধে সংখাম না করে সবাই যদি আমরা নিজের মনকে সংযত করতে পারি, ত্যাগের মহিমায় উদ্ধাসিত করতে পারি প্রত্যেকের অন্তরকে, তবে সকলেই সুথে শান্তিতে জীবন যাপন করতে সক্ষম হবো।

"সকল প্রানী সুখী হোক।"

\* \* \*

ত্যাগেই সুখ, ভোগেই দুঃখ।

বনভত্তে।

ধর্মের অধীন ও কর্মের অধীন থাকিও না।

– বনভত্তে।

# দানীয় সামগ্রীর প্রতি লোভের কুফল

#### শ্রীমৎ ভদ্দজী ভিক্ষ্ রাজ্বন বিহার

ভগবান বুদ্ধ এক সময় বলিয়াছেনঃ

হে দায়ক দায়িকাগণ, ভিক্ষু সংঘের উদ্দেশ্যে প্রদন্ত দানীয় সামথী লোভ করিও না। বরং নিজেকে পুণ্য কার্য্যে জড়িত রাথিয়া অপরকেও পুণ্য কার্য্যে উৎসাহিত কর।

আর এমন ব্যক্তি আছে অজ্ঞানতা বশতঃ সেই দানীয় জিনিসগুলি লোভ করিয়া খায়, কেহ কেহ আত্মসাৎ ও নষ্ট করে। সেই দানীয় সামগ্রী লোভ না করিয়া সযত্নে রক্ষা করা প্রত্যেক ব্যক্তির উচিৎ।

ভিক্ষু সংঘের দানীয় সামগ্রী বা সম্পত্তি লোভ করিয়া খাইলে অথবা নষ্ট করিলে, অপায়ে গমন করে। তিরোকুড্ড সুত্রে দেখা যায় এমন দায়ক দায়িকা ছিলেন, বুদ্ধ পূজার জন্য সংগৃহীত দানীয় বস্তুচুরি করিয়া নিজেরা খাইত এবং সম্ভানদের ও খাওয়াইত। সেই দায়ক দায়িকাগণ সেই পাপ

কর্মের ফলে মৃত্যুর পর প্রেত হইয়াছিল। ঐ পাপিরা প্রেতলোকেই চারি বৃদ্ধান্তর কাল পর্যন্ত মহাকটে দিন অতিবাহিত করিয়াছিল। বর্তমান গৌতম বৃদ্ধের সময়ে বিশ্বিসার রাজা কর্তৃক সেই প্রেতদের উদ্দেশ্যে দান পূণ্যের ফল প্রদান করিয়া মৃক্ত করিয়াছিলেন। বিরানন্দ্রই কল্পের আগে জগতে তিষ্য ও ফুষ্য দুইজন বৃদ্ধ উৎপন্ন হইয়াছিলেন, সেই সময় ঐ প্রেতগণ রাজা বিশ্বিসারের ঘনিষ্ঠ আখীয়ছিলেন। দেখুন, প্রেতলোকে কত দুঃখ। কাজেই ভিক্ষু সংঘের দানীয় বস্তু চুরি করিয়া খাইলে অথবা আত্মসাৎ করিলে এবং হিংসা করিয়া নই করিয়া দিলে দেখা যায় তাহাদেরও বিশ্বিসারের ঐ আত্মীয়দের ন্যায় অপায় দুঃখ ভোগ করার আশঙ্কা রহিয়াছে। এ বিষয়ে সতর্কতা অবলম্বন করা একান্ত বাঞ্জনীয়।

"সব্বে সত্ত্বা সুখিতা হোন্তু।"

#### \* \* \*

দয়া, ক্ষমাশীল, পুণ্যকর্মে নির্ভীক, সহিষ্ণু ও মৈত্রীপরায়ণ ব্যক্তিকে পভিত বলে। – বনভন্তে।

চিত্তের নির্মলতা, উচ্চাকাঙ্খা ও উচ্চ মনই মুক্তির সোপান। - বনভন্তে।

## পঞ্চশীলের গুণাগুণ

#### শ্রীমৎ বৃক্ষজিত ভিক্ষ্ রাজ্বন বিহার, রাঙ্গামাটি।

অতীত-অনাগত-বর্তমান, সর্বকালের জ্ঞাতা ত্রিলোকতব্দে ভগবান বৃদ্ধ গার্হস্থ্য জীবনে ইহ-পারত্রিক সৃথ সমৃদ্ধি ও
মঙ্গলের জন্য আদি কল্যাণ স্বরূপ যেই পঞ্চশীল অর্থাৎ পাঁচটি
অবশ্য প্রতিপালনীয় নীতি প্রজ্ঞাপ্ত করিয়া দিয়াছেন, তাহা
বাস্তবিকই একান্ত হিতকর। এই পাঁচটি নীতি কেবল
বৌদ্ধদের নয়, প্রত্যেকের পক্ষেও পরম প্রয়োজনীয়। সেই
জন্য ইহা সার্বজনীন। যাহারা কল্যাণ পথের যাত্রী তাহাদের
প্রত্যেকের এই নীতি অনুসরণ করা প্রয়োজন। আর যাহারা
বৌদ্ধ কুলে জন্মগ্রহণ করিয়া লোকনাথ বুদ্ধের আদি শিক্ষা
পঞ্চশীল পালনে ও অনুশীলনে যত্মপর নহেন, তাঁহারা প্রকৃত
পক্ষে নামে বৌদ্ধ মাত্র, কার্য্যত নহেন। সেই জন্য বলিতেছি
যিনি এই পঞ্চনীতি ধারণ, পালন করিবেন, তিনি ইহলোকে
বিজ্ঞয় সৌভাগ্যের অধিকারী হইবেন এবং মৃত্যুর পর
উর্দ্ধতন লোকে জন্ম গ্রহণ করিয়া দিব্য সুথের অধিকারী
হইয়া অন্তিমে পরম শান্তিময় নির্ম্বাণ সুথ লাভ করিবেন।

#### 🛘 প্রথম শীল

প্রাণী হত্যা করিবেনা, এবং তাঁহার কারণ ও হইবেনা, প্রাণী হত্যা অকুশল কাজে কায়িক, বাচনিক ও মানসিক -এই ত্রিবিধ উপায়ের কোন উপায় অবলম্বন করিবেনা। সমস্ত প্রাণীর প্রতি নিহিত দন্ড, নিহিত শস্ত্র, লচ্জী, দয়ালু ও সর্ব্ব জীবের প্রতি হিতানকম্পী হইবে।

#### অঙ্গবিভাগ

প্রাণী, প্রাণী বলিয়া জানা, বধের চেতনা, মারিবার উপক্রম, সেই উপক্রমের দারা জীবনপাত করা, এই পাঁচটি কারণ বিদ্যমান থাকিলে প্রাণী হত্যা অপরাধে অপরাধী হয়। ইহার দারা অল্লায় ও অকাল মৃত্যু ঘটিয়া থাকে।

#### প্রাণী হত্যা বিরতির ফল

প্রাণী হত্যা হইতে বিরত নর-নারীগণ জনা, জন্মান্তরে লাভ করেন, থর্বতা—বিকলাঙ্গতা প্রভৃতি দোষ বর্জ্জিত অঙ্গ প্রত্যঙ্গ ও দীর্ঘায়। তাঁহারা হন বীর, পরাক্রমশালী, বেগবান, সু-প্রতিষ্ঠিত পদ বিশিষ্ট। দেহ হয় সুন্দর, কোমল, পবিত্র ও মহাশক্তিশালী, বাক্যালাপে হয় কর্ণ সুথকর ও জড়তা শূন্য। তাঁহাদের পরিষদ বর্গকে পারেনা কেহ বিভেদ করিতে। তাঁহারা হন নিভীক ও রক্ষক।

পরের আঘাত জনিত অপমৃত্যু হইবে না তাঁহাদের, তাঁহারা হন জন বহল পরিবার সম্পন্ন, দেহ হয় রূপ লাবন্যময়, সূ্শ্রী, সু-লক্ষণ ও সৌষ্ঠবময়, জীবন যাত্রা নির্বাহ করেন চিরসুস্থ, শোকহীন ও বিচ্ছেদ বেদনাবিহীন হইয়া সুখ সাচ্ছন্যের মাধ্যমে মৃত্যুর পর লাভ করেন আনন্দময় স্বর্গ। তদ্ধেতু, প্রাণী হত্যার বহুবিধ দোষ ও প্রাণী হত্যা বিরতির বহুবিধ গুণ জানিয়া জ্ঞানী ব্যক্তিগণ আজীবন প্রাণী হত্যা হইতে বিরত হইবেন।

#### 🗆 দ্বিতীয় শীল

কাহার ও একখানা সূত্র নাল পর্যান্ত চৌর্য্য চিত্তে গ্রহণ করিবেনা। চুরি কার্য্যে অপরকেও নিয়োজিত ও সাহায্য করিবে না। যাহা পরস্ব, পর বিত্ত উপকরণ গ্রামগত অথবা অরণ্যগত যাহার গ্রহণ চৌর্য্য বলিয়া অভিহিত হয়, তাঁহার গ্রহীতা হইবে না।

#### অঙ্গ বিভাগ

পর পরিগৃহীত দ্রব্য, পর দ্রব্য বলিয়া জ্বানা, চুরি চিন্ত, চুরি করিবার উপক্রম ও সেই উপক্রমে চুরি করা, এই পাঁচটি কারণ বিদ্যমান থাকিলে অপরাধে অপরাধী হয়। কাহারও অজান্তে চুরি করিলে, শাস্তি না পাইলেও চৌর্য অপরাধে অপরাধী হইবে। চুরি কর্মের ফলে অতিশয় দরিদ্র কুলে জন্ম লাভ হয়।

#### চুরি কর্ম হইতে বিরতির ফল

চুরি কর্ম হইতে বিরত নর-নারীগণ জন্ম জন্ম লাভ করে থাকেন ধন ধান্য ও মনোজ্ঞ ভোগ সম্পদ। লব্ধ ভোগ সম্পদ। লব্ধ ভোগ সম্পদ নিখুতভাবে স্থায়ী হয় চিরকাল। অভিম্পিত বস্তু লাভ করেন অনায়াসে, তাঁহাদের সম্পত্তি কিছুতেই নষ্ট হয় না। রাজা, চোর, ডাকাত, অগ্নি, জল, যক্ষ, ও শক্র কর্তৃক নষ্ট হয় না। মনুষ্যদের মধ্যে তাঁহারা লাভ করেন শ্রেষ্ঠত্ব। এই সংপুরুষগণ অতীব সুখ—সাজ্বল্যের মাধ্যমে জীবন যাত্রা নির্বাহ করতঃ মৃত্যুর পর জন্ম ধারণ করেন দিব্য আনন্দময় স্বর্গধামে। সেই হেতু চুরি কর্মে বহুবিধ দোষ এবং চুরি কর্ম হইতে বিরতি বহুবিধ গুণ জানিয়া জ্ঞানীগণ আমরণ কাল পর্যন্ত চুরি কর্ম হইতে বিরত হইবেন।

#### 🛘 তৃতীয় শীল

সমতিতে হউক, অথবা অসমতিতে হউক, পর স্ত্রী, কন্যা ও পুরুষের সহিত কাম সেবন করিবে না। ব্যভিচার কোমে মিথ্যাচার) পরিত্যাগ করিয়া ব্যভিচার হইতে বিরত হইয়া, মাতৃরক্ষিতা, পিতৃরক্ষিতা, দ্রাতৃ রক্ষিতা, ভগিনী রক্ষিতা, জ্ঞাতি রক্ষিতা, সধবা দন্তবারিতা, এমন কি মাল্যার্পণ দ্বারা বাগ্দত্তা এইরূপ নারীতে ব্যভিচারে রত হইবে না।

#### অঙ্গ বিভাগ

অগমনীয় স্ত্রী লোক, মৈথুন সেবন চিন্ত, মার্গে মার্গ প্রতিপাদন, এই তিনটি অব্রন্ধচর্য্য শীলের অঙ্গ। এখানে ক্ষেছায় ও বলাৎ কারের তিনটি অঙ্গ, অথবা অন্য উপায়ে সেবনসহ চারিটি অঙ্গ ব্যভিচারের জন্য কথিত। ইহার দ্বারা পুরুষের স্ত্রীত্ব লাভ ও পুরুষত্ব হানি হয়, পুরুষ অপুত্রকতা প্রভৃতি দোষে দৃষিত হয়। স্ত্রী লোক নপুংসকত্ব অপুত্রকতা প্রাপ্ত হয়।

#### কামে মিখ্যাচার হইতে বিরতির ফল

কামে মিধ্যাচার হইতে বিরত নর-নারীগণ হন শক্রহীন, প্রিয় হন দেব নরের। উৎকৃষ্ট খাদ্য ভোজ্য অনু পানীয় মনোজ্ঞ পোষাক পরিচ্ছেদ ও শয্যাদি লাভ হয় প্রচুর পরিমাণে। সুখে নিদ্রা যান, সুখে জাগ্রত হন, জন্ম গ্রহণ করেন না চতুর্বিধ অপায়ে। পুরুষগণ লাভ করেন না স্ত্রীত্ব বা নপুংসকতু, আর নারীগণ লাভ করেন না নপুংসকতু ও বন্ধ্যাত্ব, সতী সাধবী রমণীগণ ক্রমান্বয়ে লাভ করেন পুরুষত। তাঁহাদের বিনষ্ট হয় শত্রু বল ও ক্রোধ বল। তীহারা হন প্রত্যক্ষদশী সভা সমিতিতে গমণ ও উপবেশন করেন নিভীক চিত্তে। কামে মিথ্যাচার বিরত স্ত্রী পুরুষের মধ্যে পরস্পর বর্দ্ধিত হয় প্রিয় ভাব, পরিপূর্ণ হয় ইন্দ্রিয় লক্ষণ সমূহ। শূন্য হয় শঙ্কা ও কৌতুহল, কাল যাপন করেন ভয় ও প্রিয় বিচ্ছেদ দুঃখবিহীন হইয়া। মৃত্যুর পর গমন করেন বর্গ লোকে। সেই কারণে কামে মিথ্যাচারে বিবিধ দোষ এবং ব্যভিচার হইতে বিরতির বহুবিধ গুণ জানিয়া সংপুরুষণণ আজীবন কামে মিথ্যাচার হইতে বিরত হইবেন।

#### 🛮 চতুৰ্থ শীল

প্রানান্তেও মিথ্যা কথা বলিবেনা। তদ্বিষয়ে কাহাকে ও
নিয়োজিত এবং সাহায্য করিবেনা। হাসিবার জন্যও মিথা
বলা অবিধেয়। ঠাট্টাচ্ছলে পিতার নামে পুত্রকে, পুত্রের নামে
পিতাকে, জাতার নামে পিতাকে, খন্তরের নামে জামাতাকে
এবং জামাতার নামে খন্তরকে আহ্বান করাও মিথ্যা কথার
মধ্যে গণ্য হয়। মিথ্যা ভাষণ পরিত্যাগ করিয়া মিথ্যা ভাষণ
হইতে বিরত হইবে। সভামধ্যগত, পরিষদগত, জ্ঞাতি
মধ্যগত, পুগমধ্যগত, রাজকুল মধ্যগত, সাক্ষীরূপে আনীত
হইয়া "মহাশয়" যাহা জান তাহা বল এইরূপে প্রশ্ন
জিজ্ঞাসিত হইলে তিনি যাহা জানেন না, তাহা আমি জানিনা
বলেন, এবং জানিলে বলেন আমি জানিয়াছি। না দেখিলে
বলেন, আমি দেখি নাই। এবং দেখিলে বলেন আমি
দেখিয়াছি। এইভাবে আত্মহেতু, পরহেতু, যৎকিঞ্জিৎ

লাভহেতু সজ্ঞানে সত্যভাষী হইয়া মিথ্যাভাষী হইবে না।
পিতন বাক্য পরিত্যাগ করিয়া পিতন বাক্য হইতে বিরত
হইবে। এখানে কিছু শুনিয়া তাহা সেখানে বলিবে না,
ইহাদের মধ্যে ভেদ ঘটাইবার জন্য। এইভাবে ভিন্ন
ব্যক্তিদের মধ্যে মিলন কারী হইবে। সংহতদের
উৎসাহদাতা, সমগ্ররাম, সমগ্ররত, সমগ্রনন্দি হইয়া,
সমগ্র—করণী বাক্যের বন্ডা হইবে। পৌরুষ বাক্য পরিত্যাগ
করিয়া, পৌরুষ বাক্য হইতে বিরত হইবে। যেই বাক্য
নির্দোষ, কর্ণ সুখকর (শুভি মধুর) প্রীতিকর, হদয়গ্রাহী,
পুরজনোচিত (ভদ্র) বহজনে কান্ত, বহজন মনোজ্ঞ, তদুম্প
বাকোর বন্ডা হইবে।

বৃথা বা সম্প্রলাপ পরিত্যাগ করিয়া সম্প্রলাপ হইতে বিরত হইবে। কালবাদী, ভূতবাদী, যথার্থবাদী, ধর্মবাদী, বিনয়বাদী হইবে। যথাকালে প্রণিধাণযোগ্য বাক্যের বন্ধা হইবে। যেই বাক্য শাস্ত্রীয় প্রাসঙ্গিক ও অর্থযুক্ত তেমন বাক্যের বক্তা হইবে।

#### অঙ্গ বিভাগ

অভূত বিষয়, প্রবঞ্চনা চিন্ত, মিথ্যা বলিবার চেষ্টা ও যাহাকে বলে সে জ্ঞাত হওয়া, মিথাা কথার এই চারিটি অঙ্গ ইহার দারা মুখ দিয়া দুর্গন্ধ, তোৎলা ও কর্কশভাষী প্রভৃতি হইয়া থাকে

#### মিখ্যা ভাষণ হইতে বিরতির ফল

মিপ্যা ভাষণে বিরত সত্যবাদী নর-নারীগণ জন্ম জন্মান্তরে লাভ করেন সু-প্রসন্ন ইন্দ্রীয় নিচয়, বাক্য হয় মনোহরী। মধ্র ও অনর্গল। দন্তরাজি হয় সমান, সুশ্রী-শুদ্র ও বিশুদ্ধ তাঁহাদের দেহ হয় নাতি দীর্ঘ, নাতি হয়, নাতি কৃশ, নাতি য়ৢল। মধ্যকায়, সুখ, সংস্পর্শ ও কমনীয়, মুখ হইতে নি:সৃত হয় সর্বদা পদ্ম গদ্ধ। পরিজনবর্গ তাঁহাদের সেবা শুশুন্মা ও আদেশ পালন করেন প্রাণ পণে। তাঁহাদের জিহরা হয় পদ্ম নলের ন্যায় কোমল, রক্তিম বর্ণ ও পাতলা। তাঁহাদের অচিরেই বর্জন হয় ঔদ্ধত্য ও চাঞ্চল্য এবং মৃত্যুর পর লাভ করেন য়র্গ রাজ্য। তদ্ধেতু মিধ্যা ভাষণে ব হ

জন্তরায়, বহু দোষ, এবং সত্য ভাষণে বহু মঙ্গল ও বহুগুণ জানিয়া জ্ঞানী ব্যক্তিগণ আজীবন মিথ্যা ভাষণ হইতে বিরত হইবেন।

#### 🗆 পঞ্চম শীল

প্রমাদপরায়ণ পিষ্টক অন্নাদি দ্বারা প্রস্তুত পাঁচ প্রকারের সুরা। (পুশ্প ও ফল রসাদি দ্বারা প্রস্তুত) পাঁচ প্রকার আসব, এই উভয় জ্বাতীয় মদ্য ও গাঁজা অহিফেন, ভাঙ্ ইত্যাদি যে কোন প্রকার নেশা জ্বাতীয় দ্রব্য সেবন করিবেনা। এবং অপরকেও তাহা সেবনের জন্য উৎসাহিত করিবে না।

#### অঙ্গ বিভাগ

সুরা, পানের চেতনা, পান করিবার চেষ্টা, সেই চেষ্টায় পান করা, সুরা পানের এই চারিটি অঙ্গ। সুরাপায়ী নরকে, তির্য্যক যোনিতে, প্রেতলোকে ও অসুরলোকে উৎপন্ন হয়। ঔষধ স্বরূপ বা অতি সামান্য সুরাপন করিলে ও মনুষ্য লোকে জন্ম এহণ করিয়া পাগল, বিশ্রী, বোবা, মূর্থ প্রভৃতি হইয়া থাকে। পঞ্চশীলের মধ্যে এই শীল ভঙ্গ করাই সর্ব্বাপেক্ষা মারাত্মক ফলদায়ক। কেননা এতে অন্তরায় হয় মার্গফল লাভের বা জীবন মুক্তির। পক্ষান্তরে ভগবান বৃদ্ধ সিগালোবাদ সূত্রে বলিয়াছেনঃ হে গৃহপতিগণ, সুরাদি নেশা দ্রব্য সেবনের ছয়টি বিষময় ফল আছে। যথা (১) অকারণে ধনহানি (২) অতিশয় কলহ বৃদ্ধি (৩) বিবিধ রোগোৎপত্তি (৪) দুর্ণাম রটনা (৫) নির্পক্ষতা ও (৬) হিতাহিত জ্ঞান শূন্যতা।

মাদক দ্রব্য সেবনের এই ছয়টি অপরিহার্য্য দোষ।

#### সুরা পানের বিরতির ফল

সুরা সেবন হইতে বিরত নর-নারীগণ অনাগত ও বর্তমান জন্মে অপ্রমন্ত ও খৃতিমান হয় এবং করণীয় কর্মে হন সুদক্ষ ক্ষিপ্রহস্ত। তাঁহাদের নিকট বিদ্যমান থাকে প্রজ্ঞা, উদ্যোগ, নিরালস্যতা, অজ্ঞড়তা, অদ্বন্ধতা, অপ্রমন্ততা ও নিভীকতা, প্রভৃতি শুণরাজি। তাঁহারা পরকে ঈর্ষা করেন না। তাঁহারা সর্ম্বদা সত্য বাক্যই ভাষণ করেন। মিথ্যা, বৃথা, কটু ও ভেদ বাক্য ত্যাগ করেন। তাঁহারা দিবা—রাত্র তন্দ্রালস্যবিহীন, কৃতজ্ঞ, অকৃপণ, দানপরায়ণ শীলবান সরল, ক্ষমাশীল, পাপের প্রতি লচ্জাশীল ও তয়শীল, অকপট, মহাজ্ঞানী, মেধাবী, পভিত, ভালমন্দ বোধজ্ঞ। তাঁহারা মৃত্যুর পরে উৎপন্ন হন অনন্ত দিব্য সুখ সম্পদে পরিপূর্ণ স্বর্গ লোকে। সুরা বা মদ্য সেবন হইতে বিরত নর-নারীগণ জন্মে জন্মে লাভ করে থাকেন এই মহাফল। সেইজন্য সুধীজন সুরা পানে বিরতির বহুবিধ মঙ্গলকর ও হিতকর জানিয়া জ্ঞানী ব্যক্তিগণ আমরণকাল পর্যন্ত সুরাপান হইতে বিরত হইবেন।

তদ্ধেতু ভিক্ষু শ্রামণের হউক বা উপাসক—উপাসিকা হউক, প্রত্যেকের একান্তই কর্তব্য শীল পালন করা। যেহেতু প্রাণী মাত্রেই সূখ আকাঙ্খা করে। সেই সূখ লাভ করা যায় শীলের মাধ্যমে। শীল রক্ষা ব্যতীত সূখ লাভের আর অন্য কোন পন্থা নাই। ইহ কিংবা পর লোকে এই শীলরত্ন সম অন্য কোন রত্ন নাই। বিশ্ব ব্রহ্মান্ডের যাবতীয় লোক যদি এই পঞ্চনীতি পালন করিয়া মানিয়া চলিত, তাহা হইলে আইন, প্রণয়ন, বিচার ভবন ও বিবিধ দন্ডদান আবশ্যক হইত না এবং বৈজ্ঞানিক উপায়ে রকেট বোম, এটম প্রভৃতি মারাত্মক অব্রের ও প্রয়োজন হইত না। এই পঞ্চ নীতি মানব জীবনে পরম মুক্তির সোপান। এই জগতে যাহারা পঞ্চশীল লজ্ঞান করে এবং শীল পালনে উদাসীন হয়, তাঁহারা নিজের কুশল কর্মের মূল নিজেই হনন করে এবং ইহ জন্মে নানা দুঃখ যন্ত্রণা ভোগ করে। সেই কারণে মুক্তি কামী সুখ—শান্তি অভিলাষী ব্যক্তি মাত্রেই অতি বিভদ্ধভাবে শীল রক্ষা করিবেন। এই শীল রত্ন ইহকালে পরকালে শ্রেষ্ঠ ফল প্রদান করিয়া অন্তিমে পরম শান্তি নির্বাণ সুখ প্রত্যক্ষ করায়।

"সকল প্রাণী সুখী হউক। সকল প্রাণী দুঃখ হইতে মুক্ত হউক।"

\* \* \*

এম. এ. পাশ বা ত্রিপিটক বিশারদকে প্রকৃত শিক্ষিত বলা যায় না। বুদ্ধ জ্ঞানেইপ্রকৃত শিক্ষিত হওয়া যায়।

– বনভত্তে।

জীবন ও মনুষ্য সুখ ত্যাগ কর, নিবৃত্তি সুখ গ্রহণ কর এবং নির্বাণ গবেষণা কর। - বনভন্তে।

আজ মানুষের মধ্যে আছে শুধু কামলোভ, সৌন্দর্য লোভ, ধনলোভ, রাজ্য লোভ এবং বিদ্যা লোভ- এগুলো হচ্ছে অর্ধমের পাগল এতে মনে হিংসা ও অজ্ঞানতা অবিরাম জাগে।

— বনভন্তে।

# ধর্ম দর্শন

#### শ্ৰীমৎ বুদ্ধ শ্ৰী ভিক্ষু

ভগবানের দেশিত ধর্ম সন্দৃষ্টিক বা স্বয়ং দর্শনীয়। ভগবান বৃদ্ধের এই ধর্ম স্বয়ং উপলদ্ধির বিষয়। অন্যের কাছে ব্যাখ্যা শ্রবণ করে ইহা সম্যকভাবে হৃদয়ঙ্গম করা যায় না। স্বয়ং আচরণ করেই একে উপলদ্ধি করতে হয়। যিনি কাম-ক্রোধ-মোহ পরিত্যাগ করেছেন তার কাছে বৃদ্ধ-দেশিত ধর্ম সমূহ অতি সহজেই বোধগম্য হয়।

তথাগত বৃদ্ধের ধর্ম দর্শনই শ্রেষ্ঠ দর্শন। যেই দর্শনে পঞ্চ বর্গীয় ভিক্ষু প্রমৃথ মহা প্রতিভা সম্পন্ন অসংখ্য কুলপুত্র আত্ম পরিচয় লাভ করেছিলেন, যেই দর্শনে বৈরাগ্য জীবন গ্রহণ নিমিত্ত শ্রেষ্ঠী পুত্র যশ কুমার মাতা-পিতার অনুমতির অপেক্ষায় ছিলেন না, যেই দর্শনে ব্রপাভিমানী রাজ্ঞী ক্ষেমা দেবীর রূপদর্প চূর্ণ হয়েছিল, সেই দর্শনে অগ্রশ্রাবক শারীপুত্র-মহামোদ্গলায়ন সংসার ত্যাগে উদ্বৃদ্ধ হয়েছিলেন; সেই দর্শনই প্রকৃষ্টতম দর্শন, সেই দর্শনই উত্তম দর্শন।

ধর্ম বিনা কোন প্রাণী প্রতিষ্ঠা অর্জন করতে পারে না।
মানুষের কাছে ধন-দৌলত-টাকা-প্যসা-সোনা-রূপা-হীরামনি মানিক্য প্রচুর থাকতে পারে কিছু উহা মানুষকে প্রকৃত
সুখ বা মুক্তি দিতে পারে না বরং উহা মুক্তির প্রতিবন্ধক।
ধর্ম আচরণ করে ধর্মকে গৌরব-সংকার করে যতদূর সুখী
হওয়া যায়, অন্য উপায়ে তা পাওয়া সুদূর পরাহত। একমাত্র
ধর্মাচরণের মাধ্যমেই মুক্তি পাগল ভব পথিক ধর্মে অমৃত
বাদ লাভ করতে পারে। ধর্মচারীকে ধর্মই রক্ষা করে।
ধর্মাচরণের ফলে লৌকিক ও লোকোভর সুখের অধিকারী
হওয়া যায়। তাঁদের জন্য স্বর্গের ঘার, মুক্তির ঘার সর্বদা
অবারিত। তার্হী ত্রিলোকবাসী সন্তুগণের ধর্মই একমাত্র
শরণ। যাবতীয় ভোগ্য রসের মধ্যে ধর্ম রসই অমৃত রস।
মনি মুক্তাদি মহার্ঘ বস্তুর মধ্যে ধর্ম রত্নই মহার্ঘ রত্ন এবং

জাগতিক সমস্ত দুঃখ বিনাশক ঔষধের মধ্যে ধর্মই পরম ঔষধ।

ত্রিলোক শরণ ধর্ম রসেতে উত্তম রত্ন মাঝে ধর্ম রত্ন লোকে অনুপম। ধর্ম করে ধ্রুব ভব দুঃখ বিনাশন জাগ্রত জীবনে ধর্ম কর আচরণ।

ধর্মাচরণকারী ব্যক্তি সঞ্চিত পুণ্য প্রভাবে দুঃখ বছল স্থান—চারি অপায়াদি দুর্গতিতে গমন করেন না। তীর্যগ-প্রেত-অসুর-নরক এই চতুর্বিধ দুঃখ বছল স্থান হতে মানুষকে ধারণ বা রক্ষা করে বলে 'ধর্ম'। বস্তুতঃ যা' মানুষকে বা বৃদ্ধিমান প্রাণীকে সৎপথে চালিত করে বা পতন সভাব স্থান হতে রক্ষা করে, উর্ধ্বতন স্তরে নিয়ে যায়, তারই নাম ধর্ম। সূতরাং যেই ধর্ম মানুষকে উনুতমুখী করে, নির্বাণ পথে চালিত করে, স্বর্গ-মোক্ষ লাভের সহায়ক হয়, তেমন শুচী-শুদ্ধ-পবিত্র ধর্ম আচরণ করা প্রত্যেকের কর্তব্য।

যেহেতু ধর্ম-অধর্ম উভয়ে সমফল দায়ক নহে। অর্ধম নরকে নিয়ে যায়, ধর্ম তথা সুগতি স্বর্গলোক প্রাপ্ত করায়। তদ্ধেতু ধর্মাচরণ করা, দান দেয়া, জ্ঞাতীবর্গের হিতসাধন করা, সদ্ধর্মে অপ্রমন্ত থাকা উত্তম মঙ্গল। (মঙ্গল সূত্রে কথিত) সদ্ধর্মবন্ধ বিশুদ্ধ জল ব্যতীত চিত্তের মোহরূপ গাঢ় কালিমা বিশুদ্ধ হবার আর অন্য কিছুই নেই এই জ্ঞগতে। নীহার যেমন তিরোহিত হয় সূর্য্যের প্রথর কিরণ সম্পাতে, তদ্রুপ অস্তরের পাপ কালিমা তিরোধান করার একমাত্র শক্তিরাথে সদ্ধর্মের অজেয় প্রভাব।

তাই মুক্তি কামী সংপুরুষগণ বৃদ্ধ দেশিত নির্বাণ ধর্ম প্রীতি প্রমোদ্য চিন্তে আচরণ করে নির্বাণ পথ প্রশস্ত করেন। যারা ধর্মকে বিষবৎ বর্জন এবং অধর্মকে অমৃতবৎ গ্রহণ করে

জীবনে আত্ম প্রসাদ লাভ করে, তাদের জীবনধারণ সম্পূর্ণ বৃথা। এরা 'মানব' নামধারী মাত্র, তারা পভর চেয়েও হীন। এই সংসারে ধর্মহীন মানবের অকরণীয় পাপ কিছুই অবশিষ্ট থাকে না। হীন চেতনা মন্দ বৃদ্ধিসম্পন্ন মানুষের মুক্তি কোথায়? সুখ কোথায়? একমাত্র ধর্মই মানুষকে পভ হতে শ্রেষ্ঠ করে। সূতরাং যারা ধর্মকে নিচ্ছের জীবন ব্ররূপ গ্রহণ করেন, ধর্মের জন্য নিজের জীবন পর্যন্ত উৎসর্গ করেন, তাঁদের জীবনই ধন্য, তাঁদের জন্ম গ্রহণই সার্থক। সেইজন্য জ্ঞানী ব্যক্তি দুঃখে পতিত হলেও কখনো ধর্ম ত্যাগ করেন ना। ख्वान ७ ४म नमबुद्य यौदा खीवन পরিচালনা করেন. তারাই সমাজে মহত্তের অধিকারী হন এবং পরলোকে ও পরম সুখের অধিকারী হন। যেহেতু বুদ্ধের ধর্ম জ্ঞানীর ধর্ম, একমাত্র জ্ঞানীরাই উহার অর্থ হৃদয়ঙ্গম করতে সমর্থ হন। বৌদ্ধ ধর্মের মূল হচ্ছে চারি আর্যসত্য। চতুরার্য সত্যের সাক্ষাৎ করার নামই 'নির্বাণ দর্শন'। অন্ধচক্ষে ঐ নির্বাণ ধর্ম প্রত্যক্ষ করা যায় না। প্রজ্ঞা চক্ষেই উহা দর্শন করতে হয়। সুতরাং যারা চারি আর্যসত্য দর্শন করেন, তারা বৌদ্ধ ধর্মকে দর্শন করেন। প্রাণী জ্বপত মোহান্ধকারে আবৃত বলে চারি আর্যসত্যের যথার্থতা উপলদ্ধি করতে পারে না। চারি আর্যসত্যের যথার্থ অনুপলদ্ধি হেতু সত্ত্বগণকে এই দীর্ঘ সংসারে নানাকুলে, নানা শ্রেণীতে বার বার জন্ম নিতে হয়। চারি আর্যসত্য পরশ মনি স্বব্ধপ যার ছৌয়াতে বা যার উপলদ্ধিতে জীবনের অমরতা লাভ করা যায় এবং জরা-ব্যাধি-মরণ দুঃখ থেকে চিরতরের জ্বন্য মুক্তি পাওয়া যায়। এক সময় ভগবান পাটলি গ্রাম হতে কোটি গ্রামে উপস্থিত হন। তথায় ভিক্ষুদের নিকট চারি আর্যসত্য লাভ সম্বন্ধে বলেছিলেনঃ

'না পেয়ে যথার্থ চারি সত্যের দর্শন, দীর্ঘকাল বহু যোনি করেছি ভ্রমণ। এবার পেয়েছি সেই সত্যের দর্শন, ভবনেত্রী, তৃষ্ণা এবে হয়েছে নিধন। উৎপাটিত দুঃখ মূল, দুঃখের কারণ, পুনর্ভব, পুণর্জনা নাহিরে এখন। তাই ভগবান বৃদ্ধ বন্ধ নিঘোষে ঘোষণা করেছেনঃ
"চতুসক বিনিমুন্ত ধর্ম নাম নথি" পৃথিবীতে মাত্র চারিটি
সত্য বিদ্যমান। চারি সত্য বিনা ধর্ম থাকতে পারে না।
যেমনঃ- দৃঃখ সত্য, দৃঃখ সমুদয় সত্য, দৃঃখ নিরোধ সত্য
ও দৃঃখ নিরোধ গামিনী প্রতিপদা আর্যসত্য।

দুঃখ সত্য কি? জনা দুঃখ, জরা দুঃখ, মরণ দুঃখ, শোক, পরিতাপ, দৌর্মণস্য, হতাশা দুঃখ, অপ্রিয় সংযোগ দুঃখ, প্রিয়-বিয়োগ দুঃখ, যা পাওয়ার ইচ্ছা তা না পাওয়ার দুঃখ, সংক্ষেপেতঃ পঞ্চ উপাদান ক্ষন্ত্র দুঃখ। দুঃখ সমুদয় সত্য কিং তৃষ্ণাই দুঃখের মূল কারণ। তৃষ্ণার স্বভাব পুনঃ পুনঃ উৎপন্ন হওয়া, আনন্দ উৎপাদন ও আসক্তি জন্মান। যে কেউ তৃষ্ণার কারণেই ভবান্তরে জন্ম গ্রহণ করতে বাধ্য হয়। তৃষ্ণা তিন প্রকার, যথাঃ- কাম তৃষ্ণা, ভব তৃষ্ণা এবং বিভব তৃষ্ণা। তৃষ্ণা হেতু একে অন্যের সাথে বিবাদ করে, বিবাদ করতে গিয়ে একে অন্যকে হস্তদারা, দভদারা, অন্তবারা আক্রমণ করে। ইহাতে কাহারো মৃত্যু অথবা মৃত্যু সমদু १ খ হয়। जुक्षा थि एक रे जारम जामिक, जात এই আসন্ডি বশতই সে সংসার চক্রে পুনঃ আবর্তিত হয় ও জরামৃত্যু-শোক প্রভৃতি নানাবিধ দুঃখে পীড়িত হয়। দুঃখ নিরোধ সত্য কি? পূর্ব্বলিখিত তৃষ্ণার বিষয়ে অপরিসীম বিরাণ, সর্বতোভাবে তৃষ্ণার দমন, সম্পূর্ণরূপে তৃষ্ণা পরিত্যাগ, পরিবর্জ্জন, সম্পূর্ণরূপে তৃষ্ণার হাত হতে মুক্তি বা নিষ্ঠতি। দুঃখ নিরোধ গামিনী প্রতিপদা সত্য কি? আর্য অষ্টাঙ্গিক মার্গই দুঃখ নিরোধ গামিনী প্রতিপদা আর্য্যসত্য। আর্য অষ্টাঙ্গিক মার্গ যথা- (১) সম্যক দৃষ্টি, (২) সম্যক সংকল্প (৩) সম্যক বাক্য (৪) সম্যক কর্ম (৫) সম্যক আজীব বা সম্যক জীবিকা অবলম্বন (৬) সম্যক ব্যায়াম (৭) সম্যক স্থৃতি (৮) সম্যক সমাধি।

বৃদ্ধ দেশিত এই অষ্টাঙ্গিক মার্গরূপ ধর্মনৌকায় আরোহন করে ভব মুক্তি পিপাসু সন্তুগণ নির্বাণ নগরে পৌছে। তাই বৃদ্ধ বলেছেন- "মার্গের মধ্যে আর্য অষ্টাঙ্গিক মার্গ, সত্যের মধ্যে চারি আর্য সত্য, ধর্মের মধ্যে বিরাগ

জন্য এই অষ্টাঙ্গিক মার্গই এক মাত্র পথ। ইহা ছাড়া অন্য পথ নাই। তোমরা এই মার্গ পথ অবলম্বন কর। মার এতে সম্মোহিত হয়ে পড়ে। এই উন্তম মার্গ অনুসরণ করে তোমরা সর্বদূরখের অবসান করো। দুঃখ শল্য উৎপাটনের

এবং দ্বিপদগণের মধ্যে চক্ষুন্মান বৃদ্ধই শ্রেষ্ঠ। দর্শন বিভদ্ধির

উপায় জেনেই আমি এই অষ্টাঙ্গিক মার্গ দেশনা করেছি। ভব-দুঃখ অবসানের জন্য তোমাদিগকে উদ্যোগী হতে হবে, তথাগতগণ কেবল উপদেষ্টা মাত্র। এই মার্গাবলম্বনে ধ্যানীগণ মারবন্ধন হতে বিমৃক্ত হন।"

সকল প্ৰাণী সুখী হোক, সকল প্ৰাণী দুঃখ হতে মুক্ত হোক। সাধু – সাধু – সাধু।।

\* \* \*

যারা হীন ও সাধারণ ব্যক্তি তারা সংসারের নানাবিধ অপকর্মে লিপ্ত থাকে।

- বনভস্তে।

শুধু মহাস্থবির হলেই বিশ্বাসী নয়। মার্গফল লাভীই প্রকৃত বিশ্বাসী।

বনভত্তে।

সদপুরুষ দর্শন, সদ্ধর্ম শ্রবণ, প্রণালীবদ্ধ চিন্তাধারা, এবং সদ্ধর্ম আচরণে নির্বাণ সাক্ষাৎ করা যায়।

- বনভজ্ঞে।

নেগেটিভ-পজেটিভ সংযোগ স্থাপনে যেমনি বাতি জ্বলে, ঠিক তেমনি পূর্ব জন্মের পূণ্য পারমী, ইহ জন্মের চেষ্টা ও বুদ্ধের উপদেশে বুদ্ধজ্ঞান উৎপন্ন হয়।"

– বনভত্তে।

# কর্মবাদী বৌদ্ধ ধর্ম

#### শ্রীমৎ জ্যোতি সার ভিক্ষু রান্ধবন বিহার, রাঙ্গামাটি।

কুশল কর্ম মানুষকে সুফল প্রদান করে, সুগতি ভূমিতে **म**ইয়া যায়। আর অকুশল কর্ম মানুষকে দুর্গতি প্রাপ্ত করে। यर वाकित भीन नारे. সংयम नारे. সহनभीना नारे. ত্যাগ নাই, কর্ম ও কর্মফলের প্রতি বিশাস নাই, সেই ব্যক্তি জীবনে হাজার বছর জীবিত থাকিলেও কোন পুণ্য কর্ম সম্পাদন করিতে সমর্থ হয় না। যেই ব্যক্তি ত্রিলোক শাস্তা সম্যক্ সম্বুদ্ধের শ্রীমুখ নিঃসৃত বাণী শ্রদ্ধা সহকারে পালন ও धातन करतन, नक्षमीन, जड़ेमीन भानन कतिया जनाविन भूगा কার্যে উৎসাহী, নিভীক ও অটল থাকেন, তাহাদের চারি অপায়ে জন্ম ধারণের পথ রুদ্ধ হইয়া যায়, অর্থাৎ নরকে গমন করেন না। বর্তমান মানুষ অল্লায়ু, ব্যাধিথস্থ, হীনবীর্য্য, বিশ্রী, ভোগ সম্পত্তিহীন কেনং মানুষের মধ্যে মৈত্রী নাই, দয়া নাই, করুণা নাই, একে অপরের প্রতি বিশ্বাস নাই। তথু কামাগ্নি, ছেষাগ্নি, মোহাগ্নি। সেই কারণে মানুষের অবনতি ছাড়া উনুতি নাই। তাই এত দুঃখ पूर्मिंगा। त्रीय कर्भरे कीवगरावत पूथ-पृश्रत्थत यम अमान করে। কর্ম নিয়ন্ত্রণে অতিশয় সতর্কতা প্রয়োজন। কর্মই निटकत जानुश, कर्भरे मानुसक रीन-त्नुर्छ, धनी-मातिरमु বিভাগ করে। তথাগত বুদ্ধ বলিয়াছেন- "যেই সমস্ত কর্ম দোষাবহ ও নিরয়োৎপত্তি মূলক তাহা সম্পাদন করা অতিশয় সহজ। কিন্তু যাহা সুগতি মূলক নিজের ইহকাল ও পরকাল মঙ্গল সাধন করে, এবং যাহা নির্ন্ধাণ সুখপ্রদ সেইরূপ সংকার্য সম্পাদন করা অতিশয় কঠিন।" কর্ম-কায়িক, বাচনিক, ও মানসিক ভেদে তিন প্রকার। এই সকল কর্মের

প্রত্যেকটি আবার কুশল ও অকুশল ভেদে দুই ভাগে বিভক্ত। ইহা আবার লৌকিক কুশল কর্ম ও লোকোত্তর কুশল কর্ম ভেদে দ্বিবিধ। এখানে মোটামুটি এই বলা যাইতে পারে যে, যেই কুশল কর্ম করিলে দেব ও মনুষ্য কুলে কাম্য সুখ উৎপন্ন হয় এবং কর্মান্তে অনুতাপ করিতে হয় ना তদ্ সমস্ত লৌকিক কুশল কর্ম আর যেই কুশল কর্ম প্রভাবে জাতি (জম) জরা-ব্যাধি ও মৃত্যু ইত্যাদি দুঃখের সম্পূর্ণ অন্তঃ সাধন করতঃ মুক্তি লাভে সক্ষম হওয়া যায় তাহা লৌকিক ধর্মের অতীত লোকোত্তর কুশল কর্ম অর্থাৎ বিদর্শন ভাবনা। এই লৌকিক কুশল কর্ম হইতে আরম্ভ করিয়া লোকোত্তর কুশল কর্ম আশ্রয় করা মুক্তিকামী মানবের সর্বতোভাবে কর্তব্য। অর্থাৎ যাহার ফল অবিমিশ্র আনন্দ ও প্রীতিময় চিত্তে ভোগ করা যায় অথচ কর্মান্তে অনুতাপ করিতে হয়না তাহা করাই ভাল। কর্ম বশেই জীব জনা লাভ করে এবং কর্মবশেই ধ্বংস প্রাপ্ত হয়। এবং यथात कन्न, त्रथात कता, त्रथात व्याधि, त्रथात प्रता । এই জনা, জরা, ব্যাধি মরণের তাড়নাতেই কেহ নির্মণ সুখ ভোগ করিতে পারিতেছে না। সুখ-দুঃখ ও পাপ পুণ্যাদি স্ফল বা কৃফল, স্কর্ম বা দৃষ্ক্ম অনুসারেই লাভ হইয়া থাকে।

অনন্তকাল ঘুর্ণায়মান সংসার চক্রে মানুষের জন্ম জনান্তরে সুখ দুঃখের হেতু হইল কর্ম, কুশল কর্মে সুগতি লাভ এবং অকুশল কর্মে অপায় বা দুর্গতি প্রাপ্ত। কাজেই কর্মই ধর্ম।

# ধর্ম ও তার পরিচয়

#### শ্রীমৎ সৌরজগৎ ভিক্ষু রাজ্বন বিহার, রাঙ্গামাটি

বিশ্ব ব্রহ্মান্ডে সত্য হতে শ্রেষ্ঠ কিছুই নেই। সত্যই সবচেয়ে শক্তিমান ও কল্যাণপ্রদ।। ধর্ম প্রবর্তক মহাপুরুষেরা বিশ্বাসীর মঙ্গলের জন্য আপন আপন উপলব্ধ সত্যই জগতে প্রচার করেছেন। প্রত্যেক ধর্ম ও ধর্ম প্রবর্তকের কতেক বৈশিষ্ট্য বিদ্যমান। পৃথিবীর ইতিহাসে একমাত্র রাজ কুমার সিদ্ধার্থ ব্যতীত এমন একটি নিদর্শন ও পাওয়া যায় না, যিনি রাজ পুত্র হয়ে সকল প্রাণীর দুঃখমুক্তির আকা⇔ায় সর্বজন কাম্য রাজ ভোগ, প্রাণপ্রিয়সম স্ত্রী-পুত্র ও মাতা–পিতাদি আপন জন ত্যাগ করে কঠোর সন্ম্যাস ধর্মকে বরণ করেছেন, এবং কঠোর সাধনার পর লাভ করেছেন চির অমৃত সুখ নিৰ্বাণ। সে-ই অমৃত সুখ নিৰ্বাণে অভিলাষ হয়ে তথাগত ভগবান বুদ্ধের পদাংক অনুশ্রণ করে অনেক কুলপুত্র ও লাভ করেছেন অজর অমর নির্বাণ। ভগবান বুদ্ধ বলেছেন "অহিংসা পরম ধর্ম"। ইতিহাস পাঠে জানা যায়। ধর্ম যুদ্ধে পৃথিবী বহুবার নর রক্তে প্লাবিত হয়েছে। তার কারণ ঈশ্বরের পৃথিবীতে মানুষের সুখ দুঃখের চেয়ে ঈশ্বরের আদেশই শক্তিমান বলে গৃহীত হয়েছে। যদিও বৌদ্ধ ধর্ম প্রায় অর্ধেক পৃথিবীতে প্রচারিত ও প্রসারিত হয়েছিল, তথাপি ইহার প্রচারে একবিন্দু নররক্তে পৃথিবী কখনো কলক্ষিত হ্য়নি এবং একবিন্দু পশু রক্তে বুদ্ধের পবিত্র ধর্ম মন্দির অপবিত্র হয়নি। তার কারণ জীবের প্রতি মৈত্রী ও করুণা হতে যার জনা এবং জীব দুঃখ নিবৃত্তিতে যার চরিতার্থতা, তা তো কখনো জীব দুঃখ বৃদ্ধির কারণ হতে পারে না। ইহার পৃথিবী ব্যাপী বিস্তৃত হওয়ার মূল কারণ ও তাই। জ্ব্পতে যত ধর্মের উৎপত্তি হয়েছে প্রায় সবের উৎপত্তির মূলে

নানা নামে সৃষ্টি কর্তা বা ঈশ্বর বিদ্যমান। পৃথিবীর কয়েকটি প্রধান ধর্মের মূল পর্যালোচনা করে দেখা যায়, খৃষ্ট ধর্মের প্রচারক প্রভু যিত, পৃথিবীতে ধর্ম রাজ্য স্থাপনের জন্য ত্রিশ বংসর বয়সে God এর আদেশ ভনতে পান এবং নিজেকে God এর পুত্র বলে ঘোষণা করেন। ইসলাম ধর্মের প্রবর্তক হজরত মৃহন্মদ চল্লিশ বৎসর বয়সে আল্লার অহি বা বাণী লাভ করেন এবং নিজেকে আল্লার "পয়গম্বর" বা প্রেরিত পুরুষ বলে প্রকাশ করেন। আর হিন্দু ধর্মে যত ধর্ম প্রবর্তক মহাপুরুষ উৎপন্ন হয়েছেন, তাদের প্রায় সকলেই ঈশ্বর এর "অবতার" বলে শীকৃত হয়েছেন। উক্ত মহাপুরুষ সকলেই ঈশ্বরের বাণী মানব সমাজে প্রচার করে গিয়েছেন। অতএব, এ সব ধর্ম ঈশ্বর মূলক। কিন্তু বৌদ্ধ ধর্মোৎপত্তির মূলে কোন দেবতা বা ঈশ্বর নহেন। জীব দুঃখই রাজ কুমার সিদ্ধার্থকে রাজ প্রাসাদ হতে টেনে বের করে পথের ভিখারী করেছিল। এজন্য ধর্মোৎপত্তির মূল হচ্ছে জীবের প্রতি মৈত্রী ও করুণা। ইহার আরম্ভ একবারেই অভিনব ও লৌকিক। জ্ঞানীগণ বলেন, ধর্মে "অন্ধ বিশাস" মানব সমাজের যত ক্ষতি করেছে, আর কিছুই তেমন করতে পারেনি। অথগতি ও অন্তরায়কর মানবের যত শত্রু আছে তমধ্যে অজ্ঞানতা এবং আলস্য প্রধান। অজ্ঞানতা বিষয়ের যথার্থ স্বভাবকে আবৃত করে এবং মিথ্যাদৃষ্টি উৎপত্তির কারণ হয়। তচ্জন্য অজ্ঞানতাই সবচেয়ে মানুষের বড় শক্র। এই অজ্ঞানতা হতে রেহাই পাওয়ার উপায় হচ্ছে উত্তমরূপে শীল-সমাধি-প্রজ্ঞা সাধন করা। তাতে লাভ হবে অফুরন্ত অনাবিল নির্বাণ সুধা।

"বিশ্বের সকল জীব সুখী হোক"

# প্রকৃত বৃষল কাহাকে বলে

#### সংগ্রহেঃ শ্রীমৎ বোধি মিত্র ভিক্ষু রাজ্বন বিহার, রাঙ্গামাটি।

- ১। যেই ব্যক্তি ক্রোধী, হিংসুক, পাপেলিগু, অকৃতজ্ঞ,
  মিথ্যাদৃষ্টিসম্পন্ন পরলোক ও দান কার্য্যাদিতে
  অবিশাসী এবং মায়াবী তাহাকে বৃষল বলিয়া
  জানিবে।
- ২। যেই ব্যক্তি একজ (পশু ইত্যাদি) দ্বিজ্ঞ (পক্ষী ইত্যাদি) প্রাণী সমূহকে হিংসা করে, যেই নির্মম এবং নির্দয়, সেইও বৃষল।
- । যেই ব্যক্তি থাম ও নগর সমূহ ধ্বংস করে, অবরোধ করে, অপদস্তকারী এবং ভেদ সৃষ্টিকারী সেইও বৃষল।
- ৪। যেই ব্যক্তি থামে বা অরণ্যে অপরের অধিকারভৃক্ত ধন চুরি করিয়া লইয়া আসে, তাহাকেও বৃষল বলিয়া জানিবে।
- ৫। যেই ব্যক্তি ঋণ ধাহণ করিয়া তাহা পরিশোধ না করিবার ইচ্ছায় গোপনে পলায়ন করে এবং চাইতে গোলে বলে, তোমার নিকট আমি ঋনী নহি, তাহাকেও বৃষল বলিয়া জানিবে।
- । যেই ব্যক্তি বিষয় সম্পদ লাভের ইচ্ছায় পথিককে

  হত্যা করিয়া কিঞ্জিৎমাত্র দ্রব্যও গ্রহণ করে,

  তাহাকেও বৃষল বলিয়া জানিবে।
- ৭। যেই ব্যক্তি কিছু জিজ্ঞাসিত হইয়া আত্ম পর ও ধন
  হৈতু মিথ্যা সাক্ষ্য দেয় তাহাকে ও বৃষল বলিয়া
  জানিবে।

- ৮। যেই ব্যক্তি জ্ঞাতী ও বন্ধু বান্ধবদের স্ত্রীর প্রতি সহসা প্রিয়ভাব দারা দৃষিত হয় এবং অন্যায় আচরণ করে, তাহাকেও বৃষল বলিয়া জ্ঞানিবে।
- ৯। যেই ব্যক্তি বিগত যৌবন বৃদ্ধমাতা পিতাকে নিজের প্রভৃত ধন সম্পত্তি থাকা সত্ত্বে ও ভরণ—পোষণ নির্ম্বাহ করে না, সেইও বৃষদ।
- ১০। যেই ব্যক্তি মাতা-পিতা ভ্রাতা ভগ্নি ও শংশুর শ্বাশুরীকে হত্যা করে তাহাকেও বৃষণ বলিযা জানিবে।
- ১১। যেই ব্যক্তি হিতকথা বা মঙ্গল কথা জিজ্ঞাসিত হইয়া
  অনর্থে বা অবিষয়ে অনুশাসন করে, সংবৃদ্ধি লইতে
  গেলে কু-বৃদ্ধি দেয়, গোপনীয় স্থানে পরের অনর্থের
  জন্য কু-মন্ত্রণা করে, সেইও বৃষল।
- ১২। যেই ব্যক্তি পাপকর্ম করিয়া আমাকে কেহ না জানুক এই চিন্তা করিয়া গোপনে পাপ কার্য্য করে অথচ মুখে পবিত্রতা দেখায় তাহাকেও বৃষল বলিয়া জানিবে।
- ১৩। যেই ব্যক্তি পরগৃহে গিয়া উত্তম ভোজন গ্রহণ করে,
  কিন্তু নিজ গৃহে আসিলে সেই ব্যক্তিকে প্রতিদান
  করে না, তাহাকেও বৃষল বলিয়া জানিবে।
- ১৪। যেই ব্যক্তি শ্রামণ-ব্রাহ্মণ বা জন্যান্য যাচকের মিথ্যা বাক্য দ্বারা প্রবঞ্চনা করে, তাহাকেও বৃষল বলিয়া জ্বানিবে।

- ১৫। যেই ভোজন বেলায় আগত শ্রামণ—ব্রাহ্মণকে
  কটুন্ডি বর্ষণ করে অথচ কিছু দেয় না, সেইও
  বৃষল।
- ১৬। যেই ব্যক্তি মোহবশতঃ লাভ সংকার কামনা করিয়া প্রকারান্তরে অসত্য প্রকাশ করে, সেইও বৃষল।
- ১৭। যেই ব্যক্তি নিচ্ছের প্রশংসা নিচ্ছে করে, অন্যকে অবজ্ঞা করে এবং অহংকার আত্ম গৌরব করে, সেইও বৃষণ।
- ১৮। যেই ব্যক্তি রোষক, দানান্তরায়কারী, পাপিষ্ঠ, কৃপন,

প্রবঞ্চক, পাপে ভয়হীন ও নির্লজ্জ তাহাকেও বৃষদ বিদিয়া জানিবে।

- ১৯। যেই ব্যক্তি বুদ্ধ অথবা তাঁহার শ্রাবক পরিব্রাজ্ঞক বা গৃহস্থকে শক্ষ্য করিয়া গালি দেয় সেইও বৃষল।
- ২০। যেই ব্যক্তি অর্থত না হইয়া ও অর্থত বলিয়া নিজেকে

  জ্ঞাপন করে দেবতা-ব্রহ্মা ও মনুষ্যলোকে সে চোর

  বলিয়া পরিগণিত হয়। সেই ব্যক্তি ও বৃষণ।
- ২১। জন্ম দারা কেহ বৃষল হয় না। জন্ম দারা কেহ ব্রাহ্মণও হয় না। কর্মের দারাই বৃষল ও ব্রাহ্মন হয়।

সকল প্রাণী সুখী হউক।

# \* \* \*

যাঁরা শীলবান, সদা তৎপর এবং সম্যক জ্ঞান লাভ করে
বিমুক্ত হয়েছেন, তাঁদের গতিবিধি মারের আয়ত্তের
বাইরে।
- ধম্মপদ।

অল্প বৃদ্ধি মুর্খেরা দুঃখদায়ক পাপ কাজের দ্বারা নিজেকেই নিজের শত্রুতে পরিণত করে বিচরণ করে। - ধম্মপদ।

যে কাজ করে অনুতাপ করতে হয়, অশ্রুনয়নে কাঁদতে কাঁদতে যার ফল ভোগ করতে হয়, তেমন কাজ না করাই ভাল।

## মানবের কর্তব্য

শ্রীমৎ সুদত্ত ভিক্ষু রাজ্বন বিহার, রাঙ্গামাটি।

মানব জীবনের উৎস সাধন এবং সার্থকতা সম্পাদন করিতে হইলে যথাযথ কুশল কর্ম করা প্রত্যেক মানবেরই কর্তব্য। আসলে মানুষের প্রকৃত কর্তব্য কিং এই পৃথিবীতে জন্ম গ্রহণের সঙ্গে সঙ্গে বিবিধ দুঃখ দৈন্য ও বিপদাদি হইতে বাঁচিয়া থাকিতে হইলে সংযম ব্রত শিক্ষা করা প্রয়োজন। আত্ম সংযম যোগীর লক্ষণ। সুখকামী মানুষ মাত্রেই কিয়ৎ পরিমানে বৈরাগ্য ও যোগীর ভাব থাকা প্রয়োজন। কারণ যোগ অভ্যাস দ্বারা দুর্নিবার ও অস্থির চিন্তকে বশীভূত করিতে হয়। নিজ্ঞ চিন্তকে পরাজয় করিতে না পারিলে কোন বিষয়ে কৃতকার্য্য হওয়া যায় না। অদমিত, অসংযত চিন্ত মানবের পরম শক্র। ধীর ও সংযমিত চিন্তে সদ্ কর্মের সাধনা করিলে ধর্মের সুবিস্তীর্ণ রাজ্যে অমূল্য মণি-মানিক্য আহরণ করা যায়। মানুষ ইচ্ছা শক্তিকে সৎ পথে চালাইতে পারিলে, অতীব অধম অবস্থা হইতেও মানুষ উন্নতি লাভ করিতে পারে।

কোন কোন ব্যক্তি বলেন, -লেখাপড়া জানিলেই সব কিছু জানা হইল। কিন্তু জ্ঞানী ব্যক্তিরা বলেন তাহা নহে। আসলে লেখা পড়া জানিলেই যে সকল কার্যে সাফল্য লাভ করিতে পারে সেইটা সম্পূর্ণ ভূল। কিন্তু মনীষীগণ শুধু সংযম ও বৈরাগ্য জ্ঞান-কর্ম করিয়াই পৃথিবীতে চিরশ্বরণীয় হইয়া আছেন। রত্নাকর অশিক্ষিত দস্যু হইয়া ও সংযত চিত্তে জ্ঞান কর্ম করিয়া ঋষিত্ব লাভ করিয়াছিলেন।

যেমন দস্যু অঙ্গুলিমাল্ আঙ্গুল কর্তনের অভিপ্রায়ে ভগবান বৃদ্ধের পিছনে পিছনে দৌড়াইয়াও নিকটে পৌছিতে অসমর্থ হইলে রত্নাকর আশ্চর্য্য হইয়া বলিয়াছিলেন; "ওগো মুনি প্রশ্বর, এত দৌড়িতেছ কেন?"

"তদুস্তরে ভগবান বৃদ্ধ বলিয়াছিলেন, "না, আমি-ত দীড়াইয়া আছি। তুমি দৌড়িতেছ।"

"এই রহস্যের মর্মার্থ হইল ভবের ভোগ বাসনায় উনাও হইয়া রত্নাকরই পঞ্চকাম সুখে ধাবিত। কিন্তু উক্তবিধ কামসুখ ভোগ বাসনায় সম্পূর্ণ বিধ্বস্থ করিয়া ভগবান বুদ্ধ স্বয়ং সদ্ধর্মে স্থিত ও প্রশান্ত চিত্তে সংযত ও বৈরাগ্য—ভাব আনয়ন করিয়া পাপ মুক্ত হইয়াছিলেন। উক্ত দৃষ্টান্ত সমূহ অনুধাবণ করিলে বুঝা যায়- "একমাত্র সংযমিত চিত্তে জ্ঞানকর্ম ঘারাই মানুষ আধ্যাত্মিক উন্নতির চরম শিখরে আরোহণ করিতে পারে। লেখা পড়ায় বিদ্বান না হইলে ও বা নিতান্ত নিমন্তরে থাকিলেও সং সংসর্গে থাকিয়া সম্যকভাবে চিত্ত নমিত ও নিয়োজিত করিলে, অর্থাৎ সুশৃঙ্খলার সহিত শাস্ত্র মতে কার্য করিলে গৃহী বা ভিক্ষু সকলেই শান্তি ও সন্তোষের সহিত সাফল্য সহকারে জীবন যাপন করিতে পারেন এবং অন্তিমে পরম সুখ নির্বাণে পৌছাইতে পারেন।

"জগতের সকল প্রাণী সুখী হউক।"

\* \* \*

সব সময় জ্ঞান, বুদ্ধি, কৌশল নিয়া থাকা দরকার। জ্ঞান, বুদ্ধি ও কৌশল নিয়া থাকিলে কোন রকম বিঘু সৃষ্টি হইতে পারে না। - বনভন্তে।

# গৃহীদের জ্ঞাতব্য কিছু কথা

#### শ্রীমাণ ধর্মাচার শ্রামণ তিনটিলা বনবিহার, লংগদু

সচরাচর দেখা যায়, কখনও ভিক্ষু কিংবা ভিক্ষু সংঘ পিভাচরণ বা আমন্ত্রণে গমন কালীন শ্রদ্ধাবান দায়ক-দায়িকাগণের সাথে সাক্ষাৎ হইলেও দায়ক-দায়িকাবৃদ্দ ভিক্ষুদের প্রতি কোনরূপ শ্রদ্ধা প্রদর্শন না করিয়া নিজাসনে বসিয়া থাকিতে কিংবা নিজ্ঞ গন্তব্যে চলিয়া যাইতে দেখা যায়। ইহাতে শ্রদ্ধা থাকিলেও শ্রদ্ধাহীনের মত দেখায়, এবং ধর্মের প্রতিও অগৌরব প্রদর্শিত হয়।

কাজেই উপাসক, উপাসিকাগণের উচিৎ ভিক্ষু, শ্রামণের দর্শন লাভ হইলে, আসনে বসিয়া থাকিলে আসন হইতে উঠিয়া এবং হাঁটিয়া যাওয়ার সময় দেখিলে দাঁড়াইয়া অঞ্চলী বদ্ধ হইয়া থাকা। যদি অঞ্জলী বদ্ধভাবে দাঁড়াইয়া থাকা সম্ভব না হয়, তাহা হইলে প্রসন্ন চিন্তে প্রীতি নেত্রে দর্শন করা উচিৎ। ইহাতে ধর্মের ও সংঘের প্রতি গৌরব প্রদর্শিত হয় এবং উপাসক, উপাসিকা গণের পুণ্য লাভ হইয়া থাকে। ভগবান তথাগত সম্যক সমৃদ্ধ বলিয়াছেন, প্রীতি চিত্তে দর্শনজনিত পুণ্য প্রভাবে অনেক সহস্র জন্ম পর্যন্ত চক্ষুরোগ উৎপন্ন হয়না। সর্বদা উচ্চ কুলে জন্ম লাভ, দেব মন্যালোকে শ্রী সৌভাগ্যের অধিকারী, তীক্ষ জ্ঞানবান প্রখর চক্ষু জ্যোতি ও দিব্য দৃষ্টি সম্পন্ন হয়।

আর যাহারা ভিক্ষু শ্রামণ দর্শনে বিদ্বেষ ভাব পোষণ করে, অনর্থক বদনাম প্রচার করে, ভিক্ষু শ্রামণ গণের পূজা সংকার সহ্য করিতে পারে না, অগৌরব করে, অশ্রদ্ধা করে, ভিক্ষু শ্রামণগণের উপর আধিপত্য বিস্তারের চেটা করে, প্রত্যক্ষ বা পরোক্ষে কটু কথা বলে, মানসিক কট দেয়, তাহারা মৃত্যুর পর চারি অপায়ে পতিত হইয়া অশেষ দুঃখ ভোগ করিয়া থাকে। যদিও সৌভাগ্য বশতঃ মনুষ্য লোকে

জন্ম হইয়া থাকে, তথাপি তাহারা অন্ধ, বধির, বোবা, বিকলাঙ্গ হইয়া অতি দরিদ্র কুলে জন্ম গ্রহণ করে এবং নানা রোগ যন্ত্রণায় অতিষ্ঠ হইয়া দিন কাটায়। সকলের ঘৃণা ও অবজ্ঞার পাত্র হয়। মরণের পরও তাহাদের সুখ শান্তি হয় না। ভিক্ষু শ্রামণগণের প্রতি প্রসন্ন হইলে তির্য্যক প্রাণীগণেরও সুগতি লাভ হইয়া থাকে।

আর অপ্রসন্নতা বশতঃ মনুষ্যও চারি অপায়ে পতিত হইয়া থাকে। যেমন গৌতম বুদ্ধের সময় বেদীয় পর্বতে আশ্রিত এক পেঁচক ভগবান ও তাঁহার শিষ্যগণের প্রতি প্রসন্ন চিত্তে বন্দনা জনিত পুণ্য প্রভাবে মৃত্যুর পর স্বর্গ লোকে উৎপন্ন হইয়াছিল। অপ্রসন্নতা বশতঃ এক ব্রাহ্মণ কাচ্চায়ন মহাস্থবিরকে বাঁদর বলায় সে নিজেই বাঁদর হইয়া জন্ম নিয়াছিল। কাজেই উপাসক উপাসিকা গণের উচিৎ ভিক্ষু শ্রামণের প্রতি সদাপ্রসন্ন থাকা।

ধর্ম দেশনা শ্রবণ-কালীন ও উপাসক উপাসিকাগণের বিভিন্ন বিধি নিষেধ মানিয়া চলা উচিং। যেমন টুপি, ছাতা মাথায় দিয়া, লাঠি ও অক্ত শক্ত ধারী হইয়া, জুতা সেভেল পরিহিত হইয়া, হস্তপদ জড়াইয়া, মস্তক কাপড়াবৃত করিয়া, স্থিতাবস্থা হইয়া (অর্থাৎ বসে ও না, দাঁড়াইয়াও না) ধর্ম শ্রবণ বিধেয় নহে।

এইরপে স্থিত ব্যক্তিকে দেশনা করা বৃদ্ধ কর্তৃক নিষেধকৃত। কাজেই উপাসক, উপাসিকাগণের উচিৎ ধর্মদেশনা শ্রবণ-কাশীন উপরোক্সেখিত সমস্ত বিষয়াদি ত্যাগ করত সুন্দরভাবে বসিয়া ধর্ম শ্রবণ করা। ইহাতে উপাসক উপাসিকাগণের মঙ্গল সাধিত হইবে।

"সকল প্রাণী সুখী হউক, সর্ব দুঃখ হইতে মুক্তি লাভ করুক।" সাধু – সাধু – সাধু

# বোধিচিত্ত

#### শ্রী বীরকুমার তঞ্চস্যা

জীব মাত্রেই তার চিন্তা বা চিন্তবারা পরিচালিত হয়ে থাকে। মানুষের চিন্ত বা চিন্তা উন্নত বলেই মানুষ উন্নত জীব। আবার চিন্তার তারতম্যতা হেতু মানুষের মধ্যেও তারতম্যতা বিদ্যমান। যুগে যুগে বা কল্পে কল্পে বোধিচিন্তের অধিকারী মানুষই শ্রেষ্ঠ বলে প্রতিপন্ন হয়ে এসেছে। কেননা, বোধিচিন্ত বা চেতনা হচ্ছে শ্রেষ্ঠ চেতনা যা বিশ্ববৃদ্ধান্তের অশেষ কল্যাণের আকর।

সাধারণভাবে বোধিচিন্তের অর্থ হল জ্ঞানচিত্ত বা জ্ঞান সম্প্রযুক্ত চিত্ত। বোধি অর্থে জ্ঞান, আর চিত্ত অর্থে ভাবনা, চেতনা, চিন্তা বা মনকে বুঝায়। প্রকৃত অর্থে বুদ্ধত আকাৎখা এবং লাভ করার জন্য গভীর আগ্রহকে বোধিচিত্ত বলা হয়। বৃদ্ধবংশে (ত্রিপিটকের সূত্রপিটকান্ডর্গত গ্রন্থ) দেখা যায় সুমেধ তাপস দীপঙ্কর বৃদ্ধের সাক্ষাতে নির্বাণ লাভে সক্ষম হলেও তিনি একাকী তৎক্ষণাৎ নির্বাণ লাভ করতে অনিচ্ছক ছিলেন। নিৰ্বাণপদ বা নিৰ্বাণ ধৰ্ম অধিগত হয়ে অৰ্থাৎ বৃদ্ধত লাভ করে দেবমনুষ্য সমবিভ্যাহারে নির্বাণ সাক্ষাতকারই ছিল তাঁর কাম্য। লক্ষ্যণীয়ঃ কিম্মে একেন তিন্নেন পুরিসেন থাম দস্সিনা। সম্বঞ্জং পাপুনিতা সম্ভারেসসং সদেবকং। (বৃদ্ধবংশ) অর্থাৎ শক্তিমান পুরুষের পক্ষে একা পরিত্রাণ শাভের কোন সার্থকতা নেই, সর্বজ্ঞতা লাভ করে দেবমনুষ্য সমবিভ্যাহারে পরিত্রাণ লাভ করাই সর্বোত্তম। এই মহন্তম চেতনাই বোধিচিত্ত। এবম্বিধ চেতনা সম্পন্ন ব্যক্তি বোধিসন্ত व्यर्थाए ভारीतृक वा अभाक अशुक्ष २ए७ २एन मान, भीन, নৈক্ষম্য, প্ৰজ্ঞা, বীৰ্য, ক্ষান্তি, সত্য, অধিষ্ঠান, মৈত্ৰী, উপেক্ষা এই দশবিধ পারমী পূর্ণ করতে হয়। বোধিসত্ত্ব এই দশবিধ পারমী পূর্ণ করার জন্য একনিষ্ঠভাবে আত্মনিয়োগ করেন। বোধিসত্ত্বগণ এই দশবিধ পারমী পুরণ করে সর্বজ্ঞতা জ্ঞান লাভ করেন অর্থাৎ বৃদ্ধ হন। বিশ্বব্রন্ধান্ডে যে সমুদয় সদ্ভণাবলী আছে এবং যে সমুদয় সদ্ভণাবলী দারা এই

বিশ্বক্রান্ডের মংগল উৎপন্ন হয় ঐ সবই সদ্ধর্ম। বৃদ্ধগণ এই সদ্ধর্ম অধিগত হয়ে থাকেন এবং দেব মনুষ্যের হিতের জন্য তা প্রকাশ বা প্রচার করেন। সদ্ধর্মই হচ্ছে বৃদ্ধশাসন অর্থাৎ বৃদ্ধগণের অনুশাসন (Doctrine)।

প্রথমেই বলা হয়েছে বোধিচিত্তের যিনি ধারক তিনি বোধিসত্ত অর্থাৎ ভাবীবৃদ্ধ। সুমেধ তাপস নির্বাণলাভে সমর্থহলেও দীপঙ্কর বদ্ধের সাক্ষাতে তৎক্ষণাৎ নির্বাণ আকাপ্থা না করে ভবিষ্যতে বৃদ্ধত লাভ করে দেবমনুষ্য সমবিভ্যাহারে নির্বাণ লাভের আকাঙ্খা করেছিলেন। হতে পারে তিনি দীপঙ্কর বুদ্ধের অতুশনীয় বিভূতি প্রত্যক্ষ করে তাঁর মত বিভূতিসম্পনু বৃদ্ধ হবার জন্য তাঁর ইচ্ছা জনেছিল। আবার দেবমনুষ্য সমবিভ্যাহারে নির্বাণ লাভ করার কথাও চিন্তা করেছিলেন। এতে বোঝা যায় দেবমনুষ্যের প্রতি তার অনুকম্পা। অর্থাৎ নিজে সদ্ধর্ম অধিগত হয়ে দেবমনুষ্যগণকেও সদ্ধর্মে অভিজ্ঞ করে নির্বাণ লাভে সক্ষম করার আকাঙ্খা। তবে বৃদ্ধ হওয়া কত দুঃসাধ্য ব্যাপার, এবং বৃদ্ধত্বকারক ধর্ম দশবিধ পারমী পুরণ করতে ছন্ম ছন্মান্তরের কত কঠিন সাধনার প্রয়োজন তাও তিনি জানতেন। বৃদ্ধবংশে দেখা যায়, সুমেধ তাপস দীপঙ্কর বুদ্ধের আশীর্বাদ লাভ করেই নিরালায় গিয়ে বুদ্ধতু লাভ করতে হলে কি কি ধর্ম পূরণ করতে হবে সেগুলো নিবিষ্ট চিত্তে পর্যালোচনা করতে আরম্ভ করেন। তিনি একে একে मान, नीन, निक्रमा, श्रखा, वीर्या, कान्ति, जठा, व्यविष्ठीन, মৈত্রী, উপেক্ষা –এই দশবিধ পারমী বিশ্লেষণ করে বুঝতে পারেন এক কিংবা শত জন্মেও এসব পারমী পূরণ করা সম্ভব নহে। এসব পারমী পূরণ করতে হলে অসংখ্য কালব্যাপী জন্ম হতে জন্ম পরিগ্রহ করে তাকে সাধনা করতে হবে। জন্ম হলেই মৃত্যু অবধারিত কাজেই কতবার মরণ যন্ত্রণা ভোগ করতে হবে তার ইয়ন্তা নেই। জনা, জরা,

ব্যাধি, মৃত্যু, প্রিয় বিয়োগ, অপ্রিয় সংযোগ এবং ইপসিত বস্তুর অপ্রাপ্তি ইত্যাদি দুঃখ ভোগ করতে হবে তাকে। তদ্সত্ত্বেও তিনি বৃদ্ধত্ব লাভ করতে চেয়েছিলেন দেবমনুষ্যের কল্যাণ আকাঙ্খায়। নিজে অপরিমেয় দুঃখ যন্ত্রণা ভোগ করেও অপরের কল্যাণ আকাঙ্খা করাই বোধিচিত্ত।

বৃদ্ধ বলেছিলেন মানুষ মাত্রেই সাধনার ঘারা বৃদ্ধ হতে পারে। প্রকৃত মানুষ হতে হলে মানবিক গুণাবলী অবশ্যই থাকতে হবে। বোধিচিন্ত মানবিক গুণাবলীর সমষ্টি অর্থাৎ মানবতার স্বরূপ। মানব জীবনে বেঁচে থাকতে হলে রা উনুতি করতে হলে শক্তি সামর্থ্যের বিশেষ প্রয়োজন। দুর্বল চিন্ত মানব উনুতি করতে পারে না। এ পৃথিবীতে নিজে কিছু দিতে না পারলে কিছু পাওয়ার আশা করা বৃথা -ইহা প্রকৃতির ধর্ম। কিছু দিতে হলে চিন্তের ঔদার্য্য বা উদারতা থাকতে হবে এবং এজন্য চিন্তকে তৈরী করতে হবে। নিজের ধন সম্পদ, অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ এমনকি জীবনকে পরহিতার্থে বা জীবের কল্যাণের জন্য উৎসর্গ করেই বোধিসম্বৃগণ পারমী পুরণ করে থাকেন।

আচার্য শান্তিদেবকৃত "বোধিচর্যা" নামক গ্রন্থে বোধিসত্বের আচরণীয় ধর্মসমূহ সুন্দরভাবে ব্যাখ্যা করা হয়েছে। বোধিচিত্ত কিভাবে উৎপন্ন করা যায় এবং কি ভাবনা দ্বারা বোধিসত্বগণ ভাবিত হন তা বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। এরকম ভাবনায় ভাবিত হওয়া কল্যান্দ্রনক। সকলের মংগণের জন্য এ প্রবন্ধে তা সংক্ষিপ্তভাবে সন্নিবেশিত হল।

- (ক) বহকাল নরক যন্ত্রণা ভোগ করার পর অবকাশ (অব্যাহতি, নিষ্কৃতি) লাভ এবং সমস্ত প্রাণীর শুভকর্ম সম্পাদনকে আমি আনন্দের সহিত অনুমোদন করছি। দুঃখীত প্রাণীগণ দুঃখ হতে মুক্ত হোক, সুখী হোক।
- (খ) দেহধারীর সংসার দুঃখ হতে মুক্তিলাভকে আমি অনুমোদন করছি। সংপুরুষগণের বোধিসত্ব ও বৃদ্ধ প্রাপ্তিতে আমার পরমানন্দ বোধ হচ্ছে।

- (গ) সর্বজীবের সুখবাহী এবং সর্বপ্রাণীর হিতসাধনকারী বোধিসভূগণের অগাধ সমুদ্রতুল্য মহান চিন্তোৎপাদনকে আমি অনুমোদন (অভিনন্দিত) করছি।
- (ঘ) সর্বদিকে বিদ্যমান বৃদ্ধগণের নিকট কৃতাঞ্জলী পুটে প্রার্থনা করছি যে, যারা মোহবশতঃ দৃঃখপ্রপাতে পতিত, তাদের জন্য ধর্মপ্রদীপ প্রজ্বলিত করুন।
- (৩) পরিনির্বাণগামী বুদ্ধগণের নিকট আমি কৃতাঞ্জলী পুটে যাচ্না করছি যে, তাঁরা যেন অনন্তকাল পর্যন্ত জগতে অবস্থান করেন, জগত যেন অন্ধকারাচ্ছনু না হয়।
- (চ) এইরেপে সমস্ত কর্ম সম্পাদন করে আমি যে পূণ্য উপার্জন করণাম তদ্বারা সমস্ত প্রাণীর সর্বদৃঃখ উপশমিত হোক।
- (ছ) ব্যাধি উপশম না হওয়া পর্যন্ত আমি যেন রোগীদেরঔষধ হই। যেন বৈদ্য হই। আমি যেন তাদের সেবক হই।
- (জ) অনু পানীয় বর্ষণ (বিতরণ) দ্বারা ক্ষুধা পিপাসার ব্যথা যেন মেটাতে পারি এবং কল্পান্তরের দুর্ভিক্ষের সময় আমি যেন জনগণের পানভোজনের কারণ হই।
- (ঝ) দরিদ্র প্রাণীগণের জ্বন্য আমি যেন অক্ষয় ধন ভান্ডার হই এবং নানা প্রকার ব্যবহার্য উপকরণ রূপে যেন আমি তাদের সমুখে সর্বদা উপস্থিত থাকি।
- (এ) আমার দেহ, ভোগ সম্পদ এবং অতীত, অনাগত, বর্তমান অর্থাৎ সর্বকালের শুভকর্মের ফল আমি জীবজ্বগতের স্বার্থ সিদ্ধির জন্য নিঃস্বার্থভাবে উৎসর্গ করলাম।
- (ট) সর্বত্যাগই নির্বাণ। আমি নির্বাণ প্রার্থী। অতএব, আমার যখন সমস্ত ত্যাগ করা প্রয়োজন, সমস্তই প্রাণীগণকে দান করা শ্রেয়।
- (ঠ) সর্বদেহধারী জীবের যাতে সকল সুখের উদ্রেক হয়, তজ্জন্য আমার এই দেহ আমি উৎসর্গ কললাম। তারা ইচ্ছা করলে এই দেহ হত্যা করতে, নিন্দা করতে এবং ইহাতে ধুলি, থুথু, বিষ্ঠা নিক্ষেপ করতে পারে।

- (ড) ক্রীড়া, হাস্য, বিশাস ইত্যাদি যা খুশী, যা তাদের সুখকর, তাই করুক। যে যে কার্যদারা তাদের সুখলাভ হয়, আমার এই সমর্পিত কায়দারা সেই কার্য তারা করুক। আমাকে উপলক্ষ করে যেন কারো অনর্থ না ঘটে।
- (ঢ) যারা আমায় মিথাা নিন্দায় নিন্দিত করবে, যারা আমার অপকার করবে, যারা আমাকে উপহাস করবে তারা এবং অন্যান্য সকলেই যেন সম্বোধি লাভে সক্ষম হয়।
- (ণ) আমি অনাথের নাথ, পথিকগণের পথ প্রদর্শক, পরপারে গমনকারীর নৌকা বা সেতু বা ভেলা। আমি যেন সমগ্র দেহধারী জীবের মধ্যে দীপানেষীর দীপ, শয্যা বিলাসীর শয্যা এবং দাসাথী গণের দাস হতে পারি।
- (ত) আমি যেন প্রাণীগণের চিন্তামনি, ভদুঘট, সিদ্ধবিদ্যা, মহৌষধ, কল্পতরু ও নিধিকুম্ব হতে পারি।
- (থ) যেমন অতীত বুদ্ধগণ বোধিচিন্ত গ্রহণ করেছিলেন, তাঁরা যেরূপভাবে বোধিসত্তৃগণের শিক্ষা ক্রমশঃ পালন করেছিলেন তেমনি জগৎ কল্যাণের জন্য আমিও বোধিচিন্ত গ্রহণ পূর্বক সেরূপভাবে যথাক্রমে শিক্ষার অনুশীলন করব।
  - (ন) অন্ধ যেভাবে আবর্জনা ন্তুপ হতে রত্মশাভ করে,

সেভাবে কোনরকমে আমার মধ্যে এই বোধিচিত্ত উৎপন্ন হয়েছে।

(প) এই বোধিচিত্ত এক রসায়ন বিশেষ। জগতের মৃত্যুরোধের জন্য ইহার উৎপত্তি। সমগ্র জগতের দরিদ্রতা মোচনের জন্য ইহা অক্ষয় নিধি।

বর্তমানে দ্বন্ধ সংঘাতে জর্জরিত মানুষের মন প্রতিনিয়ত বিপর্যন্ত হচ্ছে। লোড, দ্বেষ (হিংসা), মোহ, মদ্ মাৎসর্যে পরিপূর্ণ হয়ে নানা অঘটন দ্বারা ব্যক্তিগত, পারিবারিক ও সামাজিক জীবনকে বিষময় করে তুলছে। পর বা জগত হিতার্থে চিন্ত নিবিষ্ট থাকলে অর্থাৎ বোধিচিত্তের দ্বারা লোড, দ্বেষ (হিংসা), মোহ, মদ্ মাৎসর্য পরিহীন হয়। মনে অনাবিল শান্তি বিরাজ করায়, ব্যক্তিগত জীবন সুথময় হয়। প্রত্যেকের ব্যক্তিগত সুথময় জীবনের ফলশ্রুতিতে সমষ্টিগত জীবন ও সুথময় হয়ে উঠবে। সমষ্টিগত জীবনের শান্তিতেই বিশ্বশান্তি।

বোধিচিত্ত এভাবে ব্যবহারিক জীবনে অনাবিদ শান্তি যেমন উৎপন্ন করে তেমনি আধ্যাত্মিক জীবনে বোধিচিত্তের অধিকারী ব্যক্তিকে এক অনন্ত পুণ্য শক্তির মহিমায় শ্রেষ্ঠ মানবে পরিণত করে।

\* \*

সম্যক জ্ঞানের সাহায্যে যিনি মুক্তিলাভ করেছেন সেই সুধীর ব্যক্তির চিত্ত, বাক্য, কর্ম সবই শাস্ত হয়।

- ধম্মপদ।

অর্হংগণ যেখানেই বাস করেন- গ্রামে অথবা অরণ্যে, জলে অথবা স্থলে– সে স্থানই রমনীয়। -ধম্মপদ।

# প্রতীত্য সমুৎপাদ বা ভ্বচক্র

#### শান্তিময় চাকমা প্রধান শিক্ষক রাণী দয়াময়ী উচ্চ বিদ্যালয়

দুঃখ ভার গ্রন্থ এ জগতে অনন্তকাল ধরে বয়ে চলেছে জনা মৃত্যুর অনন্ত ঢেউ। জনা লগ্নেই প্রতিটি জীব নিয়ে আসে মৃত্যুর অমোঘ পরোয়ানা। শুধু তাই নয়। জনার সাথে হাত মিলিয়ে যেমনি আসে মৃত্যু তেমনি আসে জরা ব্যাধি রোগ শোকের দুঃসহ যন্ত্রগা। নদী প্রবাহের মত অবিচ্ছিন্ন ভাবে জনা-মৃত্যু সংঘটিত হলেও অবিদ্যাচ্ছন্ন জীব এর অন্তর্নিষ্কৃত সংযুক্ত ক্রিয়া সম্বন্ধে ওয়াকিবহাল নয়। তাই পঞ্চ ক্ষেরে সমবায়ে জেগে উঠা ব্যক্তি সন্তার মধ্যে আমিত্ব নিবদ্ধ করে রচিত হচ্ছে 'আমি' 'আমার' মিধ্যা ধারণা। অথচ মিথা অহং এ 'আমি' 'আমার' মধ্যেই চলেছে ধর্ম ও সংজ্ঞারের উৎপত্তি-লয়ের খেলা। তথাগত বৃদ্ধ কার্য-কারণ শৃত্থালার মধ্য দিয়েই তা ব্যাখ্যা করেছেন। এ কার্য-কারণ শৃত্থালাই প্রতীত্য সমুৎপাদ নামে অভিহিত। যার ধাতুগত অর্থ একটিকে অবলম্বন করে জন্যটির উৎপত্তি।

পালি 'পটিক সম্মাদ' শব্দ থেকে বাংলা 'প্রতীত্য সম্পোদ' শব্দ আগত। 'পটিক' শব্দের অর্ধ 'কারণ বশতঃ' এবং সম্মাদ' শব্দের অর্থ 'উৎপত্তি'। এ উভয় শব্দের অর্থ দাড়ায় কারণ বশতঃ উৎপত্তি। 'পটিক' সম্মাদ শব্দের আক্ষরিক অর্থ কারণবশতঃ উৎপত্তি হলেও এটা সম্দায় হেতু সংক্রান্ত নীতির ক্ষেত্রে প্রযোজ্য যা ১২টি পরস্পর নির্ভরশীল কারণ ও ফলের সমন্বয়ে গঠিত।

প্রতীত্য সমুৎপাদ পৃথিবীর ক্রম বিকাশের দার্শনিক মতবাদ নহে। কিংবা জীবন স্ক্রণের রহস্য উদ্ঘাটণের সমাধানও নয়। এটা হচ্ছে মৃত্যু ও পৃনর্জনাের সঙ্গে অত্যন্ত ঘনিষ্ট বন্ধনে বাঁধা কার্য-কারণের অলজ্ঞ্বনীয় প্রাকৃতিক নিয়ম।

প্রতীত্য সমুৎপাদে অবিদ্যাকেই পুনর্জনাের মূল কারণ বলা হয়। তাই বলে জীবের অন্তিত্বের মূলে অবিদ্যা নয়। অবিদ্যা থেকে জীব-জগতের সৃষ্টি নয় বা বিশ্ব চরাচর ও বিশ্ব প্রজনন তার ক্রিয়া নয়। অবিদ্যা একটি অবস্থার নাম, যা থেকে আর একটা অবস্থার উদ্ভব ঘটে। জীবন চক্রে সন্তরণের প্রধান কারণ হচ্ছে দুঃখ সত্য সম্বন্ধে, তার কারণ সম্বন্ধে, দুঃখ থেকে যে মুক্তি পাওয়া যায় এবং দুঃখ মুক্তির নির্দিষ্ট পথও আছে সে সম্বন্ধে অবিদ্যা বা অজ্ঞানতা। সত্য উপলব্ধির অভাব বা কোন ব্যক্তি বা কস্তু সম্বন্ধে প্রকৃতভাবে না জানাই অজ্ঞানতা। তথাগত বৃদ্ধ বলেছেন, অবিদ্যা বা অজ্ঞানতা হচ্ছে সবচেয়ে বড় প্রবঞ্চনা যেখানে আমরা দীর্ঘ সময় ধরে পরিভ্রমণ করছি। অজ্ঞানতা ধ্বংস হয়ে যখন জ্ঞানোৎপত্ন হয় তখন সমস্ত কার্য-কারণ সম্পর্ক ছিন্ন হয়ে যায়। তিনি আরো বলেছেন, যাঁরা প্রবঞ্চনা বা অজ্ঞানতা ধ্বংস করে গাঢ় অস্ক্রকার ভেদ করেছেন তাঁরা আর জীবন চক্রে পরিভ্রমণ করবেন না। কার্য-কারণ সম্পর্ক তাঁদের জন্য বন্ধ।

অবিদ্যার উপরে নির্ভর করেই সংস্কারের উৎপত্তি।
এখানে সংক্ষার বলতে বুঝায় কুশল বা পুণ্য চেতনা অকুশল
বা অপুণ্য চেতনা এবং আনেঞ্জ বা অরপ চেতনা যার
সমন্বয়ে গঠিত হয় কর্ম। আর এ কর্মই হচ্ছে ভববীক্ত অর্থাৎ
পূনর্জনার কারণ। বলা বাহল্য চেতনাই কর্মে পর্যবসিত
হয়। কর্মের অনুষ্ঠান ছাড়া জীবের জীবন যাত্রা অচল। দান,
শীল, পূজা ইত্যাদি পুণ্য কর্মের প্রভাবে চিত্ত যখন ভক্তিতে,
প্রেম ও পবিত্রতায় উদ্দীপ্ত হয় তখন সে চেতনাকে বলা হয়
কুশল চেতনা। কুশল চেতনা মূলতঃ একটি হলেও
চিন্তোৎপত্তির ক্ষেত্রে বিভিন্ন মনোবৃত্তির জন্য তার সংখ্যা
দাড়ায় আটে। ফলে কুশল চেতনা সমূহ কখনো জ্ঞান
সমন্বিত, কখনো জ্ঞান বিরহিত, কখনো স্বতঃস্কুর্ত কিংবা
কখনো প্ররোচিত। পাঁচ প্রকার রূপচর চেতনাও কুশল

চেতনার অন্তর্গত। রূপচর চেতনা নির্মণ ধ্যান চিন্ত যা মনের শান্ত সমাহিত অবস্থা বন্ধায় রাখে। অন্য কথায় বলা যায় নির্বাণের লক্ষ্যে মহা পদক্ষেপ। লোভ, দ্বেষ এবং মোহ সমন্বিত অকুশল সংস্কার সংখ্যায় ১২টি। এ চেতনা সমূহ মিথ্যা ধারণায় আচ্ছন। অর্থাৎ অন্তভ, অনিত্য বিষয় সমূহকে ভঙ ও নিতা বলে মনে করে। আনেঞ্জ সংক্ষারের ৪ প্রকার অব্লপচর চেতনা সমূহ ধ্যান চিত্ত হলেও জাগতিক কুশলা-কুশলের উর্ধে নহে। বায়ানু প্রকার চিন্ত-চৈতসিক বা মন ও মনোবৃত্তির মধ্যে পঞ্চ ক্ষন্ধের অন্যতম কন্ধ সংকার ৫০ প্রকার মন মানসিকতাকে নির্দেশ করে। উল্লেখ্য লোকোন্তর চিন্তের ৪টি চেতনা সংস্কার হিসেবে গণা হয় না। কারণ এপ্তলো নিজেই অবিদ্যা ধ্বংসে সহায়ক। এ চিন্ত সমূহ করায়ন্ত হলে সন্তা সমূহ অন্ধকার থেকে আলোর দিকে. সীমা থেকে অসীমের দিকে, বন্ধন থেকে মুক্তির পানে মহাযাত্রা করে পাপ-পূণ্যের উর্ধ্বে অবস্থান নেয় অর্থাৎ নিৰ্বাণ প্ৰাপ্ত হয়।

অপার্থিব জগতে প্রজ্ঞা এবং পার্থিব জগতে চেতনাই প্রাধান্যপূর্ণ। সকল কুশল-অকুশল চিন্তা, কথা এবং কাজ সংক্ষার বা চেতনার অন্তর্ভূক্ত। ভাল বা মন্দ কর্ম সমূহ যে গুলো সরাসরি অবিদ্যায় প্রোথিত কিংবা অনির্দিষ্টভাবে অবিদ্যার সঙ্গে জড়িত সেগুলো অবশ্যই প্রয়োজনীয় ফল প্রদান করবে এবং সংসার বর্ত্তে আবর্তিত হবে। তাই অকুশল কর্ম, ঘৃণা, প্রবঞ্চনা থেকে জীবনকে মুক্ত রাখা প্রয়োজন। তথাগত বৃদ্ধ তাঁর প্রদর্শিত ধর্মকে ভেলার সঙ্গে তুলনা করেছেন যা দিয়ে জীবন সমৃদ্র পাড়ি দেয়া যায়। বৃদ্ধ এবং অর্হংগণের কর্ম সমূহ যেহেতু অবিদ্যামুক্ত তাই সেগুলো সংক্ষার হিসেবে অভিহিত হয় না। অকুশল কর্মেই অবিদ্যা সবচেয়ে প্রবল। অপর পক্ষে কুশল কর্মেই হা অবিকশিত। সেহেতু কুশল এবং অকুশল এ উভয় কর্ম অবিদ্যা প্রসূত।

সংক্ষার থেকে উদ্ভব ঘটে বিজ্ঞানের। এখানে বিজ্ঞান বলতে বুঝায় মন বা চিত্ত। দেহের সঙ্গে মনের সম্পর্ক

অবশ্যস্তাবী। কিন্তু তা মুখ্য নয়, গৌণ। কারণ মানসিক ব্রিসমূহ ব্যতিরেকে মনের কোন কাজ সাধিত হতে পারেনা। অভিধর্মে তিনটি জ্বাৎ বর্ণিত। কাম জ্বাৎ, রূপ জ্বাৎ এবং অব্ধপ জ্বাৎ। কাম জ্বাতে কাম্য বিষয় অবলম্বন করে যে চিত্তের উদয় হয় তাকে বলা হয় কাম চিত্ত। এ চিত্ত পাপবিদ্ধও হতে পারে কিংবা শোভনও হতে পারে। কামজগতের উর্ধ্বে ব্লপজগৎ এবং তার উর্ধ্বে অব্লপ জ্বগৎ। বলাবাহল্য, ধ্যান সাধনার মধ্য দিয়েই এ'দুই জগতে প্রবেশের অধিকার লাভ করতে হয়। এ'চিত্ত সমূহ মূলতঃ ধ্যান চিন্ত। তা সত্ত্বেও এ চিন্ত ভবমুখী অর্থাৎ লৌকিক। জাগতিক সমস্ত পাপ-পুণ্যের উর্ধ্বে নির্বাণালম্বনে যে চিত্তের উদয় হয় তা হচ্ছে লোকোত্তর চিত্ত। প্রতীত্য সমৎপাদ নীতিতে যে বিজ্ঞান বা মন তা হচ্ছে প্রতিসন্ধি চিত্ত। নদী প্রবাহে যেমন উৎস বা আদি, মধ্য এবং মোহনা এ তিনটি ন্তর বর্তমান তেমনি সন্তা সমূহের জীবন প্রবাহেও প্রতিসন্ধি চিত্ত বা উৎস, ভবাঙ্গ চিত্ত বা মধ্য এবং চ্যুতি বা মোহনা এ তিনটি স্তর বর্তমান। এখানে বিজ্ঞান হচ্ছে আদি। তাই বিজ্ঞানকে বলা হয় প্রতিসন্ধি বিজ্ঞান। এবং এটাই প্রাথমিক চেতনা যা একজন সন্তা মাতৃ গর্ভে উপলব্ধি করে।

বিজ্ঞান থেকে আসে নাম রূপ অর্থাৎ মানসিক ও ভৌতিক দেহ। আমরা জ্ঞানি পিতা-মাতার ভক্রাণু ও ডিস্বাণুর সংযুক্তির ফলে মাতৃগর্ভে ক্রণের উৎপত্তি হয়। কিন্তু বৌদ্ধ ধর্ম তত্ত্ব অনুযায়ী পিতা-মাতার ভক্রাণু ও ডিস্বাণুর সঙ্গে প্রতিসদ্ধি চিন্তের উপস্থিতি বাঞ্চ্নীয়। অর্থাৎ পিতা-মাতার মিলনের সময় যদি স্ত্রীর গর্ভধারণের সময় না হয় কিংবা যে সন্তার জন্ম হবে সে সন্তা যদি বর্তমান না থাকে তাহলে জ্ঞীবনের সঞ্চার হবে না। আবার স্ত্রীর গর্ভ ধারণের সময় স্বামীস্ত্রীর মিলন হলেও যদি জন্মলাভী সন্তার উপস্থিতি না থাকে তাহলেও গর্ভের সঞ্চার হবে না। স্বামী-স্ত্রীর মিলনের সময় স্ত্রীর গর্ভধারণের সময় হলে এবং একই সময়ে জন্মলাভী সন্তার উপস্থিতি স্টান্টেই তাবে ক্রমণ্ডর সঞ্চার হয়। প্রতিসদ্ধি বিজ্ঞান বা চেতনায় অতীতের সমস্ত

প্রভাব, বৈশিষ্ট্য এবং প্রবণতা ঐ ব্যক্তির জীবন প্রবাহে জবিকশিত অবস্থায় থেকে যায়। এ প্রতিসদ্ধি বিজ্ঞান বা চেতনা পৃত পবিত্র। কারণ এটা অকুশলের মূল কাম-লালসা, ঘৃণা ও প্রবঞ্চনা মুক্ত অথবা কুশল কর্ম সমন্বিত। প্রতি সদ্ধি চিন্তের উদ্ভবের সাথে সাথে উৎপত্তি হয় নামত্রপ বা শারীরিক অবয়ব। নামত্রপকে যেমন ভিন্ন ভিন্নভাবে তেমনি একত্রিত ভাবেও বুঝার প্রয়োজন। কারণ অত্রপ লোকে উৎপত্তি হয় ভধু নাম বা চিন্ত। আবার আসন্ন লোকে উদ্ভব হয় ভধু ত্রপের। কিন্তু কাম লোক ও ত্রপ লোকে নাম ও ত্রপ এ'উভয়ের একযোগে উদ্ভব ঘটে।

প্রতিসন্ধি চেতনায় নাম স্কন্ধের সঙ্গে একযোগে উদ্ভব হয় বেদনা, সংজ্ঞা ও সংকার আর রূপ কল্পের সঙ্গে উৎপত্তি হয় কায় বা দেহ, ভাব বা দিঙ্গ এবং বধু বা চেতনার স্থান। ব্লপ বা ভৌতিক দেহ গঠিত হয় চারটি উপাদানে। এপ্তলো হচ্ছে (ক) পৃথিবী বা মাটি (খ) অপ্ বা পানি (গ) তেজ বা তাপ এবং (ঘ) মরুৎ বা বায়ু। এগুলোর উৎপত্তির ফল বরপ জনা নেয় (৬) বর্ণ (চ) গন্ধ (ছ) রস (জ) ওজঃ (ঝ) ষ্টীবেতেন্দ্রিয় এবং (ঞ) দেহ। উপরোক্ত উপাদান সমূহের প্রথম ৯টি উপাদানে স্থির হয় দিক এবং বখু বা চেডনার স্থান। এখান থেকে প্রতীয়মান হয় যে একজন সন্তার গর্ভে উৎপত্তির সময়েই অতীত কর্মদ্বারা নির্ধারিত হয় দিছ। গর্ড ধারণ মৃহর্তে কার্যকর ক্ষমতার অধিকারী চেতনার স্থান মস্তিকে না হৃদয়ে তা অবিকশিত থাকে। এ চেতনার স্থান কোপায় সে সম্বন্ধে তথাগত বুদ্ধ নির্দিষ্টভাবে আলোকপাত করেননি। তবে সে সময়ের প্রচলিত মতবাদ কার্ডিয়াক থিওরী অনুযায়ী চেতনার স্থান হৃদয়ে। শ্রন্ধেয় অথঘোষ এবং অনুক্লদ্ধও একই মত ব্যক্ত করেন। তথাগত বৃদ্ধ এ'মতবাদ যেমন সমর্থন করেননি তেমনি বিরোধিতাও করেননি।

জ্ঞীবের জৈব প্রয়োজন আছে। আর সে জৈব প্রয়োজন
মিটানোর জন্য বহির্জ্ঞগতের সঙ্গে সম্পর্ক গড়ে উঠা
বাভাবিক। তাই ভ্রুণাবস্থায় মনো-কায়িক দৃশ্যমান বস্তুর
মধ্যে ধীরে ধীরে যুক্ত হয় ছয় ইন্দ্রিয় দ্বার। এ ছয় ইন্দ্রিয়
দ্বারকে বলা হয় ষড়ায়তন। ষড়ায়তন যুক্ত এ'মানব যন্ত্র

প্রারম্ভে অত্যন্ত সহচ্চ সরল। কিন্তু শেষে পরিবর্ধিত হয় চ্চিলি যন্ত্ররূপে। অপর পক্ষে সাধারণ যন্ত্র প্রারম্ভে অত্যন্ত চ্চিলি কিন্তু তৈরী শেষে হয়ে যায় সহজ, সরল। ফলে একটি মাত্র আঙ্গুলের শক্তিও বড় বড় যন্ত্র সহচ্চে পরিচালনা করতে পারে। ষড়ায়তন বিশিষ্ট মনুষ্য যন্ত্র আত্মার ন্যায় কোন পরিচালক ছাড়াই পরিচালিত হতে থাকে। ষড়ায়তন সমূহ হচ্ছে চক্ষু আয়তন, শোত্রায়তন, দ্রাণায়তন, ক্লিহ্রায়াতন, কায়ায়তন এবং মনায়তন। এদের স্ব স্বার্যকারিতা যেমন আছে তেমনি আছে তিনু তিনু বিষয় বা আলম্বন। আলম্বন সমূহ যেমনঃ- রূপ, শব্দ, গন্ধ, রস, কায় এবং মনোগোচর বিষয়ের সঙ্গে ছয় ইন্দ্রিয় দার যুক্ত হয়ে স্ব-স্ব ক্রিয়া সম্পন্ন করে।

ছয় ইন্দ্রিয়ের সঙ্গে যে কোন বিষয়ের সংযোগ ঘটাই বাতাবিক। বড়ায়তন এবং আলম্বন সমূহের সংযোগের ফলে উদ্ধৃত চেতনাই স্পর্ল যা সম্পূর্ণ নৈর্ব্যক্তিক এবং মানসিক। ইন্দ্রিয় অনুসারে এগুলোর নামকরণ। যেমনঃ চক্ষু—স্পর্ল, শ্রোত্য—স্পর্ল, দ্রাণ—স্পর্ল, জিহ্বা—স্পর্ল, কায়—স্পর্ল এবং মন—স্পর্ল। ইন্দ্রিয়ের সঙ্গে বিষয়ের স্পর্ল বা সংযোগ হয় বলে চিন্তে বিভিন্ন ধারণার উদ্রেক হয়।

ষড়ায়তনের সঙ্গে আলম্বনের সংযোগ ঘটলেই অনুভূতি ছেগে উঠে। এ অনুভূতিকে বলা হয় বেদনা। এ বেদনার হতে পারে সুখের, দুঃখের কিংবা উপেক্ষার। এ বেদনার ফলে ইহ জন্মের বা পূর্ব জন্মের কোন কাজের কাজ্যিত বা অনাকাজ্যিত ফল ভোগ করতে হয়। কোন কাজের ফল উপলব্ধির জন্য এ মানসিক অবস্থা ছাড়া অন্য কোন আত্মা নেই। সুখ এবং দুঃখ মূলতঃ গারীরিক অনুভূতি। আবেগতাড়িত সুখ এবং দুঃখ মানসিক অনুভূতিতে পরিণত হয়। আনল মিশ্রিত সুখকে সৌমনস্য এবং বিষাদ মিশ্রিত দুঃখকে দৌর্মনস্য বলা হয়। অভিধর্মের বর্ণনা অনুযায়ী কেবল মাত্র একটি। দুটির সমন্বয়ে উৎপত্তি ঘটে দৌর্মনস্য বেদনার। ৮৯ প্রকার চেতনার মধ্যে ৮৫টি চেতনাই সৌমনস্য অথবা উপেক্ষা বেদনায় পর্যবসিত। উল্লেখ্য,

লোকোন্তর চেতনা জ্বাগতিক কুশলাকুশলের অতীত সকল পাপ-পুণ্যের উর্ম্বে।

বেদনার কারণেই তৃষ্ণা জাগে যা অবিদ্যার মত প্রতীত্য সমুৎপাদ নীতির অন্যতম কারণ। সকল জীব আপনার তৃষ্ণা জালে আপনি জড়িত। জগতে তৃষ্ণা বা কামনার অন্ত নেই। এ তৃষ্ণা তিন প্রকার। কাম তৃষ্ণা, তব তৃষ্ণা এবং বিভব তৃষ্ণা। কামরসে সিক্ত বা কামনালিপ্ত লালসাকে বলা হয় কামতৃষ্ণা। এটা ভোগ তৃষ্ণা নামেও ক্ষিত। অনিত্য অশাশৃত জ্বগৎকে যখন নিত্য এবং শাশৃত বলে ভাবি, কামনা করি তখন এ মিথাা ধারণা ভবানুরাগে পর্যবসিত হয়। এ জাতীয় তৃষ্ণাকে বলা হয় ভব তৃষ্ণা। মৃত্যুর পর পাপ-পূণ্য, শর্গ-নরক, সুখ-দৃঃখ বলে কিছুই নেই। সুতরাং খাও-দাও-ফুর্তি কর এ ধারণায় মন আছুন্ন হলে তাকে বলা হয় বিভব তৃষ্ণা।

ভোগে তৃষ্ণা মিটেনা। তৃষ্ণা বরং প্রবল থেকে প্রবলতর হয়। তৃষ্ণার এ প্রবল্য থেকেই আসে উপাদান যার অর্থ দৃঢ়ভাবে ধারণ বা ধহণ করা। এ উপাদান চার প্রকারঃ-কামোপাদান, দৃষ্টি উপাদান, শীলব্রত উপাদান এবং আঅবাদোপাদান। ইন্দ্রিয় সন্ধোগের দৃঢ় আসন্ভিই কামোপাদান। মিথ্যা ধারণায় আচ্ছন্ন মনের আসন্ভিকে বলা হয় দৃষ্টি উপাদান। অর্থহীন আচার অনুষ্ঠানকে চরম লক্ষ্যের পথ ভেবে একাত্ম অনুভব করলে তাকে বলা হয় শীলব্রত উপাদান। আমার দেহ আমার মন অর্থাৎ আমিত্ব-মমত্ব বোধে নিমগ্ন হলে তাকে বলা হয় আঅবাদোপাদান।

উপাদানের দৃঢ় আসন্তি জীবকে কর্মে দিও করে। কর্মের অনুষ্ঠান রূপে কর্মবীজ উপ্ত হলে উৎপত্তি ভব বা বিশ্বজ্ঞগৎ অবশাজ্ঞাবী। ভব দুই প্রকার। কর্ম ভব ও উৎপত্তি ভব। সুকর্ম দুর্গতিতে আর দৃষ্কর্ম দুর্গতিতে পরিচালিত করে। অর্থাৎ জীবকে আপন আপন কর্ম অনুযায়ী অনন্ড পরিবর্তনের স্রোতে ভাসিয়ে নিয়ে যায়।

ভবের কারণেই জীবের উৎপত্তি বা জনা। এজনা হতে পারে দেবকুলে, মনুষ্য লোকে কিংবা তির্যককুলে। জনা যেখানেই হোক আমাদের স্থূল দৃষ্টিতে মানুষ বা অন্য প্রাণীর জন্মের হেতু পরিলক্ষিত হয় যৌন মিলনে। কিন্তু যৌন মিলনেই যদি জন্মের মৌলিক কারণ হয়ে থাকে তাহলে মানুষে মানুষে এত ভেদাভেদ কেনং কেউ ধনী, কেউ নির্ধন, কেউ সুন্দর, কেউ কুৎসিৎ, কেউ অন্ধ, কেউ বধির, কেউ বদায়ু, কেউ দীর্ঘায়ু, কেউ ভাগ্যবান, কেউ ভাগ্যাহত কত বিচিত্র ধরণের জীবের আবির্ভাব এ বিশ্ব চরাচরে। সাধারণ লোক এটাকে যে ভাবেই গ্রহণ করুক না কেন বৌদ্ধ ধর্মের তত্ত্ব অনুযায়ী এ'পার্থক্যের মূলে আছে পূর্ব জন্মের কৃত কর্মফল।

মৃত্যুর নামে শিউরে উঠে মন। কিন্তু এর পরেও কেউ মৃত্যুর করাল থাস থেকে রক্ষা পায়না। তাই কবির কঠে ধ্বনিত হয়েছে বন্ধু কঠিন এক বাস্তব সত্য।

জনালে মরিতে হবে, অমর কে কোথা কবে ? চিরস্থির কবে নীর হায়রে জীবন নদে ?

জন্মের হাত ধরে ভধু মৃত্যু আসেনা, আসে অজস্ত্র দুঃখের রাশি। অর্থাৎ ভরা পসরা নিয়ে হাজির হয় জনা। জনা আছে বলেই জীবকে দুঃখের ভার বইতে হয়। যেখানে জনা নেই সেখানে মৃত্যুর দুঃখও নেই। একটি অবস্থা যদি অন্য একটি অবস্থার উৎপত্তির কারণ হয়ে দীড়ায় তাহলে ঐ অবস্থার নিরোধ হলে তার ফলও তিরোহিত হতে বাধ্য।

প্রতীত্য সমুৎপাদের বারটি স্তর তিন কালের সঙ্গে সংযুক্ত। অবিদ্যা ও সংস্কার এ দুটি অতীত; বিজ্ঞান, নামরূপ, ষড়ায়তন, স্পর্ন, বেদনা, তৃষ্ণা, উপাদান এবং তব এ' আটটি বর্তমান এবং জনা ও মৃত্যু এ দুটি ভবিষ্যৎ কালের সঙ্গে যুক্ত। এ কার্য-কারণ ধারা চলছে নদী প্রবাহের মত অনস্ত কাল ধরে, এ প্রবাহেই আবর্তিত হচ্ছে সমস্ত জীব জ্লগং। প্রতীত্য সমুৎপাদ বা কার্য-কারণের এ ধারা অবিচ্ছিন্নভাবে চক্রের মত ঘূর্ণায়মান বলে একে বলা হয় তব চক্র। একমাত্র শীলের সাধনা, সমাধির ভাবনা এবং প্রজ্ঞার যথাযথ অনুশীলনের দ্বারা এ কার্য-কারণ সম্পর্ক বিচ্ছিন্ন করে সন্তা সমূহ অনস্তকাল ধরে আবর্তিত পুনঃ পুনঃ

জনা ও মৃত্যুর অবিচ্ছিন্ন ধারার দুঃখ পূর্ণ সংসার আবর্ত থেকে মৃক্তি পেতে পারে। ভবচক্র অবিরামভাবে বয়ে চলেছে এভাবে- অবিদ্যা  $\rightarrow$  সংস্কার  $\rightarrow$  বিজ্ঞান  $\rightarrow$ নামরূপ  $\rightarrow$  ষড়ায়তন  $\rightarrow$  স্পর্ণ  $\rightarrow$  বেদনা  $\rightarrow$  তৃষ্ণা  $\rightarrow$ উপাদান  $\rightarrow$  ভব  $\rightarrow$  জনা  $\rightarrow$  জরা-ব্যাধি–বার্ধক্য—মৃত্যু।

উপরোক্ত আলোচনা থেকে এ'কথা স্পষ্ট যে, অবিদ্যা তিরোহিত হলে সংস্থারের পথ রুদ্ধ; সংস্থারের পথ রুদ্ধ হলে, বিজ্ঞানের পথ রুদ্ধ; বিজ্ঞানের পথ রুদ্ধ হলে; নামরূপের পথ রুদ্ধ; নামরূপের পথ রুদ্ধ হলে, ষড়ায়তনের পথ রুদ্ধ; ষড়ায়তনের পথ রুদ্ধ হলে, স্পর্শের পথ রুদ্ধ; স্পর্শের পথ রুদ্ধ হলে, বেদনার পথ রুদ্ধ; বেদনার পথ রুদ্ধ হলে, তৃষ্ণার পথ রুদ্ধ, তৃষ্ণার পথ রুদ্ধ হলে, উপাদানের পথ রুদ্ধ; উপাদানের পথ রুদ্ধ হলে, ভবের পথ রুদ্ধ; ভবের পথ রুদ্ধ হলে, জন্মের পথ রুদ্ধ; জন্মের পথ রুদ্ধ হলে, জরা-ব্যাধি—বার্ধক্য এবং পরিণামে মৃত্যুর দৃঃসহ যন্ত্রণার পথ রুদ্ধ হতে বাধ্য।

জগতের সকল প্রাণী সুখী হউক
সংসার বর্তের দুঃসহ যন্ত্রণা থেকে মুক্ত হউক।

#### त्रकात्रम :

১। मि तृष्क এन्ड रिष्ठ টिচिश्म - नातम মহাথেत। २। षाडिधर्य দर्भन - श्री भौनानन तुष्ताठाती।

### \* \* \*

দুশ্চরিত্র ও সমাধি বিহীন হয়ে যে একশ বছর বাঁচে, তার চেয়ে চরিত্রবান, ধ্যানপরায়ণ ব্যক্তির একদিনের জীবনও শ্রেয়।

যে অলস আর হীনবীর্য হয়ে একশ বছর বাঁচে তার জীবন অপেক্ষা দৃঢ়বীর্য ব্যক্তির একদিনের জীবনও শ্রেষ্ঠ।

–ধর্মপদ।

সদ্ধর্ম না জেনে যে শতবর্ষ বাঁচে, তার জীবনের চেয়ে উত্তম ধর্ম যিনি জেনেছেন তাঁর একদিনের জীবনও শ্রেষ্ঠ। –ধস্মপদ।

# বুদ্ধের শ্রাবক সংঘ ও তাঁদের গুণ বর্ণনা

# সংগ্ৰহে ঃ সুনীতি বিকাশ চাকমা (সৰু)

সংঘ অর্থে বহুর একত্র সমাবেশ। জগতে অগণিত সংঘ বা দল আছে কিন্তু অনুত্তর ভিক্ষু সংঘের ন্যায় জগতে অথ ও শ্রেষ্ঠ কোন সংঘ নেই। তাঁরা পবিত্র ব্রহ্মচারী, সুমার্গ প্রতিপন্ন, অনুত্তর পুণ্যক্ষেত্র এবং বৃদ্ধ শাসনের ধারক ও বাহক।

বৃদ্ধই সর্বপ্রথম ভিক্ষুসংঘের সৃষ্টি করেন। এই অনুত্তর ভিক্ষু সংঘ বুদ্ধের ধর্ম প্রচারে সাহায্য করেছিলেন। ভিক্ষু সংঘই বুদ্ধের শাসন মার্গের সম্পূর্ণ উত্তরাধিকারী। আড়াই হাজ্ঞার বছরেরও অধিক পূর্বে ঋষিপতন মৃগদাবে বৌদ্ধধর্মের প্রথম প্রচার এবং ভিচ্চু সংঘের প্রতিষ্ঠা। বুদ্ধের দেশিত সদ্ধর্মের ধারক, বাহক ও রক্ষক গৈরিক বসনধারী মুন্ডিত মস্তক ভিক্ষৃ সংঘই বুদ্ধের দেশিত সদ্ধর্মকে এ'পর্যন্ত রক্ষা করে আসছেন। বৌদ্ধ ধর্ম প্রচার ও বিশ্বে এর বিস্তৃতির মূলে একমাত্র শাসনবাহী ভিক্ষুসংঘ। বুদ্ধের ধর্মকে দেশে-বিদেশে প্রচার ও প্রসারের ভূমিকা পালনে ভিক্ষুসংঘ না হলে সেদিনই বুদ্ধের ধর্ম অন্তর্ধান হয়ে যেত। গৃহীদের পক্ষে যা' সম্ভব নয় ভিক্ষুদের পক্ষে তা একেবারে সহজ। কত দুঃখ-কষ্ট সহ্য করে উত্তব্স গিরিমালা ডিঙ্গিয়ে, সাগর পেরিয়ে সংসারাসক্ত ভ্রান্ত অজ্ঞানান্ধ মানবের কাছে তাঁরা বুদ্ধের অমৃতময় বাণী পৌছিয়ে দিয়েছেন এবং কত রাজ্য সীমানা ছেড়ে অপর রাজ্যে পৌছিয়েছেন তা' ভাবলে বিশ্বয়ের সীমা থাকে না। ভগবান বুদ্ধের পরবর্তীতে প্রাচীন ভারতে বৌদ্ধ ধর্মের বিস্তারে ভিক্ষুসংঘের অবদান অনস্বীকার্য্য। সর্ব প্রাণীর হিত চিন্তায় দুঃখ মুক্তির চিন্তায় তন্ময় ভিক্ষুসংঘ অসংখ্য অশ্রদ্ধাবান নরনারীকে শ্রদ্ধাবান, দুঃশীলকে শীলবান, মিথ্যাদৃষ্টি সম্পন্নকে সম্যক দৃষ্টিক, অজ্ঞানীকে ख्वानी, भिथारावामीरक अठावामी' निष्टृंतरक मग्राम्, दिश्जूकरक অহিংসক, বসলকে শান্ত, শিষ্ট বিনীত করেছিলো তা' বর্ণনাতীত। ভিক্ষুসংঘ হ'তে ভগবান বৃদ্ধের অমৃতময়

ধর্মোপদেশ শ্রবণে অগনিত নরনারী আত্ম পরিচয় লাভ করে জীবনে মঙ্গল দর্শন করেছেন। কত নরনারী দেব-মনুষ্য সম্পত্তি ভোগের হেতু উৎপন্ন করেছেন, অনেকে মার্গফল লাভ ও পরিশেষে পরম শান্তি নির্বাণের অধিকারী হয়েছেন তা' বলে শেষ করা যাবে না।

ভিক্সু সংঘ নরনারীবৃন্দকে দান কথা, শীলকথা, বিমৃত্তি কথা, বিমৃত্তি জ্ঞান দর্শন কথা, নির্বাণ কথা, কুসংস্কার ও মিথ্যাদৃষ্টি বর্জনের কথা, লোভ-দেষ-মোহ, কাম-ক্রোধ-মাৎসর্য্য প্রভৃতি রিপুদলের ধ্বংস সাধনের কথা উপদেশ দেন। ধর্মদেশক ভিক্সু অমৃতই দান করে। অমৃত দানকারী ভিক্সুসংঘের কৃত উপকারের প্রত্যুপকার করা দায়ক দায়িকাদের পক্ষে অসম্ভব।

ভগবান বৃদ্ধ সিংহনাদে ভিক্ষু সংঘের গুণ বর্ণনা করেছেন। ভিক্ষু সংঘের জীবনধারা সংসার স্ত্রোতের বিপরীত। মনুষ্যভূমিও ছয়টি স্বর্গলাকে প্রাণীমাত্রেই কাম পরিভোগে রত। ব্রহ্মচর্য্য রক্ষা করা ও ইন্দ্রিয় দমন করা সহজ্ঞ কথা নয়। একত্রিশ ভূবনের সত্ত্বগণ অবিদ্যারূপ অভকোষে আচ্ছাদিত ও তৃষ্ণাজালে পরিবেটিত। প্রত্যেক জ্ঞাত-প্রাণীর অনন্ত জ্বনের একটা সংস্কার প্রবাহ বিদ্যমান য়া' তাদের অন্তর জ্বগতে উৎপন্ন হয়ে প্রাণী গণকে বিপথে পরিচালিত করে। আপাত মধুর কিত্তু পরিণামে বড়ই দূঃখ পূর্ণ, বন্তুকাম ও কলুষ কাম এই দূই কাম হতে সংসার বিরাণী ভিক্ষুগণ বিরত। তারা সাধারণ কামভোগীর চেয়েইন্দ্রিয় দমনে, সংযমে, ব্রহ্মচর্য্য পালনে, বিনয়শীল রক্ষণে সদা সচেট। তারাই জগতে শ্রেষ্ঠ ও অনুতর এবং সকলের নমস্য ও পূজ্য।"

ভগবান বৃদ্ধ আরো বলেছেন, "ভিক্ষ্গণ, জগতে অধিক সংখ্যক সত্ত্ব কামের প্রতি আসক্ত কিন্তু কুলপুত্রগণ সেই হাস্য-লাস্য জনিত কাম সজোগ পরিত্যাগ করে আগার হতে অনাগারে প্রব্রজিত হয়। তাই "কুলপুত্র গণ শ্রদ্ধায় প্রব্রজিত" এরপ বলাই যুক্তিযুক্ত। তার কারণ কিঃ তাঁরা যৌবনে যথেক্ছা কাম পরিভোগ করতে পারত। সেই ভোগ্য কাম হীন মধ্যম উত্তম যাদৃশ হোক না কেন, তা' সমস্তই কামের মধ্যে পরিগণিত। এই কাম ত্যাগ করে তারা কাষায় বস্ত্রে দেহ আবৃত করে মুক্তিত মস্তক হয়ে আমার শাসনে দীক্ষা নেয়। তাঁদের একমাত্র উদ্দেশ্য নির্বাণ সাক্ষাৎ করা। তাঁরা কারাগার হতে পলাতক নহে, দস্যুধৃত বধ্য ব্যক্তি নহে এবং ঋণগ্রন্থও নহে। কোন ভয়েও ভীত নয় কিংবা জ্ঞীবিকা নির্বাহে অসমর্থও নহে। আপিচ "আমরা জন্ম-জরা-ব্যাধি-মরণ, শোক-পরিবেদন, দুঃখ-দোর্মনস্য, উপায়াস প্রভৃতি দুরখের অবসান করব" -এই সদ্ সংকল্প নিয়েই কুলপুত্রগণ আমার শাসনে প্রব্রজ্যা ধর্মে দীক্ষা নেয়।"

ভাগবান বৃদ্ধ বলেছেন, "আমার পরিনির্বাণের পর সর্বত্যাগী ভিক্সংঘই এই নৈর্বাণিক শাসন রক্ষা করবে। সংঘের অসীম শুরুত্ব উপলব্ধি করে তিনি ধর্ম প্রচারের প্রথম পর্যায়ে সুপতিপন্ন সংঘ গঠন করেছিলেন। মিলিল প্রশ্নে উক্ত আছে- "প্রব্রজ্ঞার শুণ অনন্ত-অপরিসীম। মহাসম্দ্রের তরঙ্গমালার পরিমাণ করা যেমন অসম্ভব, তেমনি প্রব্রজ্ঞা শুণের পরিমাণ করাও অসম্ভব।

ভিক্সংঘের আধ্যাত্মিক গুণ-পণা সম্বন্ধে বৃদ্ধ বলেছেন,- "একমাত্র নির্বাণলাভের জন্যই কুলপুত্রগণ শাসনে দীক্ষা নেন। নির্বাণ আয়ন্ত করা সহজ্ব নয় বটে কিন্তু সাধকের পক্ষে ইহা এত কঠিন নয়। যীরা অতীন্ত্রিয়ভাবে ধ্যানের অনুশীলন করেন, চঞ্চল চিন্তকে সদা সমাহিত রাঝেন তারা অল্প সময়ের মধ্যে অমৃত আশ্বাদ উপলব্ধি করেন।" আকাশের যেমন কোন আকার চিহ্ন নেই -এই শাসনের বাইরেও কোন নির্বাণ মার্গ নেই এবং মার্গলাভী কোন শ্রমণ-ব্রাক্ষণও নেই। ইহাই একমাত্র নির্বাণগামী শাসন। তাই বৃদ্ধ শিষ্যগণ সর্বদা ধ্যান সাধনায় অভিরমিত হন।"

বৃদ্ধ বলেছেন,- "ভিক্ষুগণ, জগতে দিবিধ সুখ- আমিষ সুখ ও নিরামিষ সুখ। এতদুভয়ের মধ্যে নিরামিষ সুখই শ্রেষ্ঠতর। পক্ষান্তরে যা' অনিত্য, ক্ষণস্থায়ী, ক্ষণভঙ্গুর সাধারণ ভোগী মানুষ সেসব ধন-সম্পদ, টাকা-পয়সা, ন্ত্রীপুত্র, বিষয় সম্পত্তি প্রভৃতি কাম্যবস্তু নিয়ে সুখ অনুভব করে। ভোগী মানুষেরা যা সুখ মনে করে নির্বাণ দর্শন লাভী আর্য শ্রাবকের কাছে তা' নিতান্ত ঘৃণার্হ ও উপেক্ষণীয়। তা' জ্ঞানীর চক্ষে দুঃখ বহুল। সমুদ্রের লবন রসিত জ্ঞলপানে যেমন তৃষ্টি নেই; তা'তে পিপাসা মিটে না তেমনি বৈষয়িক বিষয় বাসনাতে সুখ আছে বলে মনে হলেও তা'তে প্রকৃত সুখ পাওয়া যায় না। কেবল দুঃখ উৎপাদনই হয়। এই সংসারে কেউ দুঃখ কামনা করে না, সবাই সুখের প্রত্যাশী। জগতে যা শাশ্বত, পরম সুখ ও চিরসুখ তা' নিরামিষ সুখ। একমাত্র ধ্যানমার্গেই এই সুখ লাভ করা যায়। তাই বৃদ্ধ শিষ্যগণ অমৃতসুখ বা নিরামিষ সুখ, আয়ত্তের জন্য চঞ্চল চিন্তকে সমাহিত করেন এবং সমাহিত চিত্তেই নিষকাম বৈরাগ্য সুখের যথার্থ অধিকারী হন।"

ভিক্ষুসংঘের গুণ অপ্রমেয়। সংঘণ্ডণ ভাবনায় সংঘের প্রতি চিন্ত প্রসন্ন হয়, শ্রদ্ধা বৃদ্ধি পায়, অন্তরের কলুষ কালিমা দ্রীভূত হয়। সংঘের নয় প্রকার গুণ সমূহ নিম্নদ্ধপঃ-

ভগবানের শ্রাবকসংঘ সুপথে প্রতিপন্ন। ভগবান বৃদ্ধ নির্বাণের যে অদিতীয় পদ্ম আবিকার করেছেন সেপথ অবলম্বনে অবশ্যই নির্বাণ নগরে পৌছা যায়। বৃদ্ধ শিষ্যগণ সেই মার্গ প্রতিপদায় যথাঃ- সম্যক প্রতিপদা, অনিবর্তি প্রতিপদা, অনুলাম প্রতিপদা, অনুধর্ম প্রতিপদা ও ধর্মানুধর্ম প্রতিপদা এই পঞ্চ প্রতিপদায় প্রতিপন্ন বলে ভগবানের শ্রাবকসংঘ 'সুপতিপন্ন'।

ভগবানের শ্রাবকসংঘ উদ্ধূপথ প্রতিপন্নঃ- বুদ্ধের শিষ্যমন্ডলী নির্বাণের অতি সহজতম পথ বেয়ে চলেন। বুদ্ধ নির্দেশিত আর্য্য-অষ্টাঙ্গিক মার্গ অবলম্বন করলে অতি সহজেই নির্বাণ লাভ করা যায়। বেহেতু এই মার্গে কামস্থ ও আত্ম পীড়ণ এই দুই অন্ত্য বর্জিত। নির্বাণলাভের জন্য ইহা মধ্যম পথ। ভগবানের শ্রাবক সংঘ তাই উদ্ধু পথে বা সোচ্চাপথে প্রতিপন্ন।

ভগবানের শ্রাবক সংঘ ন্যায় প্রতিপন্ন- আর্য্য অষ্টাঙ্গিক মার্গাই নির্বাণ লাভের যথার্থ পথ। বুদ্ধের শ্রাবক সংঘ সে—পথ অবলম্বনে নির্বাণাভিমুখে চলেছেন। তাই তাঁরা 'ন্যায় প্রতিপন্ন'।

ভগবানের শ্রাবক সংঘ সমীচীন প্রতিপন্ন- ভগবানের শ্রাবক সংঘ সমীচীন বা উত্তম পথ বেয়ে অগ্রসর রত। এই উত্তম পথেই তাঁরা স্রোতাপন্তি, সকৃদাগামী, অনাগামী ও অর্হৎ মার্গস্থ ও ফলস্থ হয়ে থাকেন। তাঁরা যুগা হিসাবে চারি যুগা, পুদ্গল হিসাবে অস্ট পুদ্গল- এই কারণে বুদ্ধের শিষ্য মন্ডলী 'সমিচীন প্রতিপন্ন'।

ভগবানের শ্রাবকসংঘ আহবানীয়ঃ- ভগবানের শ্রাবক সংঘ আহতি বা চীবর, পিন্ড, শয্যাসন ও ঔষধপত্র দানরূপে গ্রহণের যোগ্য বলে 'আহনেয়া'। দ্রদেশ হতেও আমন্ত্রণ করে আহতি বা পূজা দেবার যোগ্য বলে 'আহবানীয়'। রাজ্ঞা—প্রজা, দেবরাজ ইন্ত্র সকলের আহবানের যোগ্য বলে আহবানীয়। দানফল উৎপাদনের শ্রেষ্ঠক্ষেত্র এবং পূজার যোগ্যপাত্র এবং ত্রিজগতে সংঘ সমতৃল্য শ্রেষ্ঠ, পবিত্র আর কেউ নেই বলে আহবানীয়।

ভগবানের শ্রাবকসংঘ পাহনেয়া- দ্রদেশ হতে আগত প্রিয় জ্ঞাতি মিত্রের সংকারের জ্বন্য সচ্জিত দ্রব্য সামগ্রী পাহন বলা হয়। সেই উত্তম পাহন দানের ও গ্রহণের যোগ্যপাত্র এবং সংঘসদৃশ পাহনেয়্য আর নেই। তাই তাঁদেরকে সর্বাথ্রে আহতি বা পূজা দেবার যোগ্য বলে 'পাহনেয়্য'।

ভগবানের শ্রাবক সংঘ দাক্ষিণেয়- পর বিশ্বাস করে যে দান দেয়া হয় তাকে দক্ষিণা বলা হয়। সংঘ অনু-পানীয় -যান-বস্ত্র-মালা-গন্ধ-বিলেপন-শস্যা-আবাস-প্রদীপ এই দশবিধ দানীয় বস্তু বা দক্ষিণা গ্রহণের যোগ্য বলে 'দাক্ষিনেয়া'।

ভগবানের শ্রাবকসংঘ অঞ্জলী করণীয় সংঘের বিচরণ ক্ষেত্রে এবং যেখানে তাঁদের দর্শন মিলে তৎক্ষণাৎ তাঁদিগকে প্রসন্নচিন্তে অঞ্জলীবদ্ধ প্রণাম করার যোগ্য বলে 'অঞ্জলী করণীয়'।

তগবানের শ্রাবকসংঘ অনুত্তর পুণ্যক্ষেত্র পৃণ্যক্ষণ উৎপাদনের পক্ষে শ্রেষ্ঠ উর্বর ক্ষেত্র তৃল্য ভিক্ষুসংঘ জগতে অদিতীয়, সেহেতু বৃদ্ধের শ্রাবকসংঘ 'জগতে অনুত্তর পুণ্যক্ষেত্র'।

ভগবান বৃদ্ধ 'অথপ্রসাদ সূত্রে' বলেছেন,- "জগতে যত সংঘ বা দল আছে তন্মধ্যে তথাগতের শ্রাবক সংঘই অথ ও শ্রেষ্ঠ। ...... যাঁরা এই উত্তম সংঘে প্রসন্ন তারা অথ্যেই গেসন্ন। অথ্যে প্রসন্নদের বিপাক বা ফল ও অথ্যে হয়ে থাকে। তাদের দিব্য ও মানুষিক শ্রেষ্ঠতম আয়ু-বর্ণ-সূখ-বল ও প্রজ্ঞা লাভ হয়।"

কক্চুপম সূত্ৰে বৃদ্ধ বলেছেন,- "ভিক্ষুগণ, কেউ যদি তোমাদিগকে অকালে, অসময়ে হিংসাদগ্ধ অন্তরে, অসঙ্গত ব্ধপে অনর্থক পরুষ বাক্যবাণে বিদ্ধ করে, তবে তোমাদের এরপ শিক্ষা করা উচিত- 'আমাদের চিত্ত বিকৃত করব না, আমরা পাপবাক্য উচ্চারণ করব না, হিতকামী ও করুণা-পরবশ হয়ে বাস করব, চিত্তকে মৈত্রীতে পূর্ণ রাখব, অন্তরে দেষভাব আনব না, আমরা সেই হিংসুকী পুরুষের প্রতি মৈত্রী চিন্ত বিষ্ফারিত করে বাস করব। এমনকি বিশ্ব জগতের সমস্ত প্রাণীর প্রতি অপ্রমেয়, অপরিসীম অবৈর, দ্বেষ রহিত, মৈত্রীভাব পোষণ করে বিহার করব।' যদি কোন দস্যু-ডাকাত দা, ছুরি, করাত দিয়ে জীবনও নাশ করে দেয় তথাপি তার প্রতি বিদ্বেষ রহিত মৈত্রীভাব পোষণ করবে। এমতাবস্থায় যারা সেই শত্রুর প্রতি দেষভাব অন্তরে পোষণ করবে, তারা আমার আজ্ঞাবহ শিষ্য হতে বহুদূরে। সূতরাং বিশ্বের সকল প্রাণীর প্রতি অপ্রমেয় মৈত্রীভাব পোষণ করবে এবং শত্রুকে ও মৈত্রী বারি দিয়ে আপন করে নেবে।"

# পঞ্চ উপাসক কাহিনী

### সুনীল কুমার কারবারী

তথাগত ভগবান বৃদ্ধের সময় শ্রেষ্ঠ দানবীর ছিলেন অনাথপিভিক। তাঁহার কর্তৃক নির্মিত "চ্ছেত্বন বিহার" —এ ভগবান বৃদ্ধ অবস্থান করিবার সময় একদিবস পঞ্চ উপাসক ধর্মশ্রবণে ইচ্ছুক হইয়া বিহারে গমন করতঃ ভগবানকে বন্দনা পূর্বক একান্তে উপবেশন করিলেন।

বৃদ্ধণণ সতত সকল প্রাণীর মঙ্গলের জন্য দয়া আর কর্মণাসাগর। তাই তাঁহারা "ইনি ক্ষত্রিয়, ইনি ব্রাহ্মণ, ইনি গরীব, ইনি ধনী, ইনি রাজা, ইহাকে অধিকভাবে ধর্মদেশনা করিব, ইহাকে করিব না" -এইরূপ ভাব উৎপন্ন করেন না। কোন বিষয়কে উপলক্ষ করিয়া ধর্মদেশনা করিবার সময় আকাশ হইতে গঙ্গা অবতরণ করার ন্যায় ধর্মদেশনা করেন। ধর্মদেশনা করিবার সময় তথাগতের নিকট উপবিষ্ট উক্ত ব্যক্তিদের মধ্যে একজন নিদ্রালু হইল, একজন অঙ্গুলি দ্বারা মৃত্তিকা খোঁচাইতে লাগিল, একজন আকাশের দিকে দৃষ্টিপাত করিয়া বসিয়া রহিল, একজন বৃক্ষ চালনা করিয়া বসিয়া রহিল আর অন্যজন মনোয়োগ সহকারে ধর্মশ্রবণ করিল।

ভগবানের সেবক আনন্দ স্থবির ভগবানকে ব্যঞ্জনী করিতে করিতে পঞ্চ উপাসকের ব্যাপার দর্শন করতঃ বিশিলেন,- "ভড়ে আপনি ইহাদিগকে মহামেঘ গর্জনের ন্যায় ধর্মদেশনা করিতেছেন, অথচ আপনি ধর্মদেশনা করিবার সময় তাহারা এইরূপ করিয়া উপবিষ্ট আছে। ইহার কারণ কি?" বৃদ্ধ বিশিলেন- "হে আনন্দ, তৃমি তাহাদের বিষয় জাননা। যেই ব্যক্তি নিদ্রাপু অবস্থায় বসিয়া রহিয়াছে, সে পঞ্চশত জন্ম সর্প জাতিতে উৎপন্ন হইয়া দেহের উপর মস্তক রাখিয়া নিদ্রা যাইত। এখনও নিদ্রায় তাহার তৃপ্তি হইতেছে না। তদ্ধতু তাহার কর্পে আমার শব্দ প্রবেশ করিতেছে না। পুনঃ আনন্দ বিশিলন- "সে কি একাক্রমে পঞ্চশতবার সর্প

জাতিতে জন্মগ্রহণ করিয়াছে নাকি মধ্যে মধ্যে জন্ম নিয়াছে। "বুদ্ধ বলিলেন "আনন্দ, এই ব্যক্তি সময়ে মনুষ্য, সময়ে দেবতা এবং সময়ে সর্প এইরূপ অন্তর—অন্তর উৎপত্তির কথা সাধারণ জ্ঞানে ও পরিচ্ছেদ করিতে পারিবে না। তবে ক্রমান্বয়ে পঞ্চশত জনা নাগ জাতিতে জনা গ্রহণ করিয়া নিদ্রাগত হইলেও নিদ্রায় তৃপ্ত হয় নাই। অঙ্গুলি দ্বারা ভূমি খোঁচাইতে থাকা উপবিষ্ট ব্যক্তি ও পঞ্চশত জন্ম কেঁচো যোনিতে উৎপন্ন হইয়াছিল। এখনও সে পূর্ব সংস্কার বশে মৃত্তিকা খোচাইতে রত বলিয়া আমার শব্দ তাহার কর্ণে প্রবেশ করিতেছে না। বৃক্ষ চালনা করিয়া উপবিষ্ট ব্যক্তিও পঞ্চশত বার বানর হইয়া জন্ম গ্রহণ করিয়াছিল। এখনও সে পূর্ব সংস্থার বশে বৃক্ষ নড়াচড়ায় রত থাকিয়া আমার শব্দ তাহার কর্ণে প্রবেশ করিতেছে না। আকাশ অবলোকনে রত উপবিষ্ট ব্যক্তি পঞ্চশত জন্ম নক্ষত্ৰ গণক হইয়া জন্ম গ্ৰহণ করিয়াছিল। সেইও পূর্বাচারিত অভ্যাস বশে আকাশ অবলোকনে রত বলিয়া আমার শব্দ তাহার কর্ণে প্রবেশ করিতেছে না। আর যেই ব্যক্তি মনোযোগের সহিত ধর্মশ্রবণে রত সে ক্রমান্বয়ে পঞ্চশত জন্ম ত্রিবেদ পারঙ্গম মন্ত্রধারী ব্রাহ্মণ হইয়া উৎপন্ন হইয়াছিল এবং এখনও মন্ত্র ধ্যানকারীর ন্যায় মনোযোগের সহিত ধর্মশ্রবণ করিতেছে।

অতঃপর আনন্দ বলিলেন- "প্রভূ, আপনার ধর্মদেশনা চর্মাদি ভেদ করিয়া অস্থি মজ্জায় গিয়া স্থিত হয়। কিন্তু আপনি ধর্মদেশনা করিবার সময় এই ব্যক্তিগণ কেন মনোযোগের সহিত শুনিতেছে না।" "আনন্দ, আমার ধর্ম সুশ্রবণীয় বলিয়া মনে করিতেছ?" "ভন্তে, তাহা কি দৃঃশ্রবণীয়? "হাাঁ আনন্দ।" "ভন্তে, কেন?" "আনন্দ, বৃদ্ধ, ধর্ম, সংঘ" -এই পদ বা শব্দ সমূহ এই ব্যক্তিগণ শত সহস্ত্র বহুকোটি কল্পেও শ্রবণ করে নাই। এই ধর্ম তাহাদের নিকট অশ্রুত। আদি অস্ত বিরহিত সংসারে ইহারা অনেক প্রকার

তিরচ্ছান কথা (আচ্ছে বাচ্ছে কথা) শুনিয়া আসিতেছে। তাহারা সুরাপানাগার ও ক্রীড়া মন্ডগাদিতে নাচ-গান করিয়া বিচরণ করিয়াছে। তাই ধর্মশ্রবণ করিতে পারে নাই। "ভন্তে, তাহারা কেন ধর্মশ্রবণ করিতে পারে নাই?"

ভগবান বলিলেন- "আনন্দ, ত্রিবিধ অগ্নি আছে। যেমন- কামাগ্নি, দ্বেষাগ্নি ও মোহাগ্নি।" ইহারা ত্রিবিধ অগ্নি ও তৃষ্ণার কারণে ধর্মশ্রবণ করিতে পারে নাই। কামরাগ্নির ন্যায় কোন অগ্নি নাই। এই অগ্নি ছাড়িকা পর্যন্ত অবশিষ্ট না রাখিয়া দক্ষ করে। কখনও সপ্ত সূর্য্য প্রাদুর্ভাব হওয়ার কারণে কল্প বিনাশক অগ্নি যেমন কিছুই অবশিষ্ট না রাখিয়া জগত দক্ষ করে, তেমনি কামরাগাগ্নি দদ্ধ করে। তদ্ধেতৃ কামরাগের সমান অগ্নি, হিংসার সমান গ্রহ, মোহের সমান জাল এবং তৃষ্ণার সমান নদী নাই। এইরূপ বলিয়া বৃদ্ধ নিম্নোক্ত গাথাটি ভাষণ করিলেন-

নথি রাগ সম অগ্গি নথি দোস সম গহো নথি মোহ সমং জ্বালং নথি তন্হা সম নদীতি। রাগ সম অগ্নি নাই, দেষ সম নাহি যে বন্ধন মোহ সম জাল নাই, নদী নাই তৃষ্ণার মতন।

বিশ্লেষণঃ- 'রাগ সম-অপ্নি' ধূমাদি কিছুই না দেখাইয়া অভ্যন্তর হইতে উথিত হইয়া দগ্ধ করে। তাই রাগের সমান অপ্নি আর নাই। হিংসা গ্রহ সকল সময়েই একান্তভাবে গ্রহণ করিয়া থাকে। তদ্ধেতু হিংসার সম গ্রহ নাই। বন্ধন, পরিবন্ধন হিসাবে মোহ সমান জাল আর নাই। "তৃষ্ণার ন্যায়" গঙ্গাদি নদী জল পূর্ণকালে ও অপূর্ণকালে এবং শুক কালেও নদী বলিয়া দেখা যায়। কিতৃ তৃষ্ণা নদীর পূর্ণ বা অপূর্ণ কাল কিছুই নাই। তৃষ্ণার কোন শেষ নাই। নিত্য উনভাব থাকে। সূতরাং তৃষ্ণা সম নদী নাই।

ভগবান বুদ্ধের দেশনা শেষ হইলে মনোযোগের সহিত ধর্মশ্রবণকারী উপাসক স্রোতাপত্তি ফলে প্রতিষ্ঠিত হইলেন। এই ধর্মদেশনা উপস্থিত পরিষদের পক্ষে সার্থক হইয়াছিল।

\* \* \*

জ্ঞানী মাত্রেই দেহ জনিত ভোগ সুখকে ঘৃণা করেন। তাঁহারা কামনায় বিতৃষ্ণ হইয়া আধ্যাত্মিক উনুতির প্রার্থী হন। - বুদ্ধবাণী।

পার্থিব সম্পদ ক্ষণস্থায়ী ও ক্ষণ বিধ্বংসী; ধর্ম সম্পদ অনন্ত ও অক্ষয়। গৃহী নৃপতি হইয়াও ক্লিষ্ট, কিন্তু সদাচারী সাধারণ মনুষ্যও মানসিক শান্তি সম্পন্ন।

– বুদ্ধবাণী।

### নববর্ষে বনভন্তের দেশনা

সংকলনেঃ ডা: অরবিন্দ বড়ুয়া

আজ ১লা বৈশাখ (১৪০১ বাংলা) রোজ বৃহস্পতিবার, ১৪ই এপ্রিল ১৯৯৪ ইংরেজী। স্থান রাজ্বন বিহার প্রাঙ্গন। সকাল ৯টা ৩০ মিনিটে বৃদ্ধ পূজা সংঘদান ও অষ্ট পরিস্কার দান সম্পন্ন হয়।

শ্রদ্ধেয় বনভন্তে সকাল ১০টা তিন মিনিট হতে ১০টা ২৮ মিনিট পর্যন্ত উপাসক-উপাসিকাদের উদ্দেশ্যে ভঙ নব বর্ষ উপলক্ষে একগুরুত্বপূর্ণ ধর্মদেশনা প্রদান করেন। তিনি প্রথমেই বলেন ভগবান সম্যক সম্বুদ্ধের কথা হল "অজ্ঞানতাকে ধ্বংস কর এবং জ্ঞান উৎপন্ন কর।" তাহলে বুদ্ধের কথা অনুযায়ী বনভন্তে তোমাদের কতটুকু জ্ঞান দিতে পারবে কতটুকু সুখ দিতে পারবে, কতটুকু সত্য ধর্ম উপলন্ধি করিয়ে দিতে পারবে?

বুদ্ধের জ্ঞান পরম সুখ। সত্য ধর্ম উপলদ্ধি করতে হলে তোমাদের পূর্ব জন্মের পূণ্য পারমী, বুদ্ধের উপদেশ পালন এবং ইহজনো বিপুল পরাক্রমের সাথে জ্ঞান উৎপন্ন করার জন্য প্রচেষ্টা চালাতে হবে। যদি এ তিনটার মধ্যে কোন একটি অপূর্ণ থাকে তবে তোমাদের জ্ঞান ও অপূর্ণ থেকে যাবে।

তিনি বলেন- নির্বাণ লাভ করতে হয় শীল, সমাধি ও প্রজ্ঞার মাধ্যমে। তাতে তোমাদের বিপুল পুণ্য সঞ্চয় হবে। সর্ব দুঃখ হতে মুক্ত হয়ে পরম সুখ অনুভব করতে পারবে। অবিদ্যাই মানুষকে দুঃখ প্রদান করে। অবিদ্যা সর্ব দুঃখের উৎপত্তির কারণ, অবিদ্যাকে সমূলে ধ্বংস করতে পারলে বিদ্যা বা বৃদ্ধজ্ঞান উৎপত্তি হয়। বৃদ্ধ জ্ঞানে চারি আর্য সত্য সম্যকরূপে অবগত হওয়া যায়। এ চারি আর্য সত্যের উপর ভিত্তি করে ভগবান বৃদ্ধ ৮৪ হাজার ধর্ম সক্ষদ্ধ প্রকাশ করেছেন। ভগবান বৃদ্ধ বলেছেন- যে আমার শিক্ষা গ্রহণ করবে না, উপদেশ পালন করবে না, সে নিশ্চয় নরকে বা অপায়ে পতিত হবে। যে আমার শিক্ষা গ্রহণ করবে এবং উপদেশ পালন করবে সে অচিরেই সর্ব দুঃখ হতে মুক্তি পাবে।

শ্রুদ্ধেয় বনভন্তে আরো বলেন- ভগবান বুদ্ধের সময়ে শতকরা দুই তিন জন মাত্র অপায়ে পড়তো। কিন্তু বর্তমানে মাত্র শতকরা দুই তিন জন লোক স্বর্গে গমন করছে। বাকী সব নরকে বা চার অপায়ে পতিত হচ্ছে। তা বুঝতে অসুবিধা হচ্ছে না কিসের অভাবে এ অবস্থা। একমাত্র অভাব বুদ্ধের শিক্ষা ও বুদ্ধের উপদেশ।

তিনি একটা সৃন্দর উদাহরণ দিয়ে বলেন- তোমরা নিশ্চয়ই পাহাড়ের খাঁড়া জায়গা বা কামা দেখেছ। সেখানে গরু ছাগল চড়তে গেলে হঠাৎ পা ফস্কে নীচে পড়ে যায়। পরিণামে গরু ছাগলের মৃত্যু ঘটে অথবা পঙ্গু হয়ে যায়। মধ্যে মধ্যে সেখানে ছোট ছোট ছেলে মেয়েরাও খেলতে যায়। তাদের অভিভাবকেরা বকাবকি করে তাদেরকে তাড়িয়ে দেয়, অথবা লাঠির ভয় দেখিয়ে সমান জায়গায় নিয়ে যায়। ছেলে মেয়েরা সমান জায়গায় গেলে ভয়ের কোন কারণ থাকে না। বকা বকিরও প্রয়োজন হয় না। ঠিক সেরূপ খাঁড়া জায়গা বা কামা হল অপায়। অবোধ ছেলে মেয়েরা হলে তোমরা, প্রশস্থ জায়গা হল বুদ্ধের শিক্ষা ও উপদেশ এবং তোমাদের অভিভাবক হলেন বনভন্তে।

তিনি আরো বলেন- বনভন্তে মধ্যে মধ্যে তোমাদেরকে বকাবকি করে কি জন্যে জান? তোমাদের সুথের জন্যে, তোমাদের মংগলের জন্যে দায়িত্ব ও কর্তব্যের কারণে বনভন্তে তোমাদের মঙ্গলের জন্য কন্যবকাবকি করেন।

তিনি আরো জোর দিয়ে বলেন- যে আমার বকাবকি সহ্য করতে পারবেনা- সে নিশ্চয়ই উক্ত কামায় পতিত হবে। যে আমার শিক্ষা ও উপদেশ পালন করবে সে নিশ্চয়ই খোলা মাঠে অবস্থান করতে পারবে বা সর্ব দুঃখ হতে মুক্তি পাবে। শিশু যখন ক্রমান্বয়ে বড় হয় তখন তাকে আর বকাবকি করতে হয় না। ঠিক সেরূপ তোমাদের যখন জ্ঞান পরিপূর্ণ হবে তখন বনভন্তেরও বকাবকির প্রয়োজন হবে না। তোমরা তাড়াতাড়ি জ্ঞান-বৃদ্ধ হয়ে যাও। বুদ্ধের শিক্ষায় ও উপদেশে দেব-ব্রহ্মা হতেও উত্তম হতে পারবে। নতুবা পশু হতেও অধম হবে।

শ্রদ্ধেয় বনেভন্তে বলেন- ভগবান বৃদ্ধ শুদ্ধোধন রাজ্ঞাকে উপদেশ দিয়ে বলে ছিলেন- উঠ, জাগরিত হও। ঘূমিয়ে থেকোনা। আলস্য পরায়ণ হইওনা। সদ্ধর্ম আচরণ কর। কর্মই মানুষকে সুখ দেয়, কর্মই মানুষকে দৃঃখ দেয়। ধর্মের অধীনে ও কর্মের অধীনে থাকিও না। সর্বদাই অপ্রমাদের সহিত শীল, সমাধি ও প্রজ্ঞা অনুশীলন কর।

এ উপদেশে ভ্রম্বোধন রাজার ধর্মজ্ঞান ও ধর্মচক্ষ্ উৎপন্ন

হয়েছিল।

তিনি বলেন- তোমরা ধর্মের নামে অধর্ম করনা। ধর্ম পালন না করলে উচ্চ শিক্ষা বা উচ্চ ডিগ্রি লাভ করেও নরকে পড়ার আশংকা থাকবে। উত্তম ধর্ম ইহলোক-পরলোক সূথ প্রদান করে।

শ্রদ্ধেয় বনভন্তে উপসংহারে বলেন- তোমরা ধর্মজ্ঞান ও ধর্মচক্ষু উৎপন্ন করতে না পারলে দারোগা যেমন আসামীকে ধরে নির্যাতন করে ঠিক তেমন দারোগারূপী মৃত্যু অধর্মচারীকে নির্যাতন করতে করতে অপায়ে বা কামায় ফেলে দেবে। তোমরা আসামী হইওনা। নির্বাণ লাভ করতে পারলে মৃত্যু রূপী দারোগা তোমাদের ধরতে পারবেনা। সৃতরাং তোমরা খীড়া জায়গায় ঘ্রাফেরা করনা।

সাধু সাধু সাধু

\* \* \*

জ্ঞান ও শ্রদ্ধার অভাবে মানুষেরা দুঃখ পাইতেছে। বিশ্বাসেই সম্পত্তি উৎপন্ন হয়। - বনভন্তে।

শ্রদ্ধা হতে মনুষ্য সম্পত্তি, দেব সম্পত্তি ও নির্বাণ সম্পত্তি উৎপত্তি হয়।

– বনভত্তে।

ইন্দ্রিয় দমন, আত্ম দমন ও চিত্ত দমনই প্রকৃত দমন।

– বনভত্তে।

# ব্রহ্ম বিহার

#### সংকলনে- নবকুমার তঞ্চস্যা

তথাগত-বৃদ্ধ প্রাণীকুলের সুথের জন্য বিভিন্ন পর্যায়ে লৌকিক ও লোকোত্তর সৃথ লাভের জন্য পর্যায়ক্রমে বিভিন্ন পদ্থা বা উপায় বর্ণনা করেছেন। মানুষের মনুষ্য সুথ লাভের জন্য মনুষ্য সম্পত্তি, দেবের দেব-সম্পত্তি, ব্রন্ধের ব্রহ্মাসম্পত্তি লাভ করতে হয়। উক্ত সুথ সমূহ পর্যায়ক্রমিকভাবে উনুত হতে উনুততর ও দীর্ঘন্থায়ী অর্থাৎ যে সুথের কোন উপদূব নেই তাকে অনবদ্য সুথ বলে, আর যে সুথের কোন শেষ বা বর্ণনা নেই তা' অনাবিল সুথ অর্থাৎ নির্বাণ সুথ যা বৌদ্ধদের চরম লক্ষ্য। কিন্তু এখানে অনবদ্য সুথ বা ব্রহ্ম বিহারই বর্ণনার প্রধান বিষয় হিসেবে উপস্থাপন করা হচ্ছে। এগুলো ভাবনার দ্বারাই মানসিক বৃত্তিসমূহের উৎকর্ষ সাধনে তা' সম্ভব হয়। সেগুলো হচ্ছে মৈত্রী, করুনা, মুদিতা ও উপেক্ষা।

এ' সম্পর্কে বিস্তারিত বিবরণ শ্রীশীলানন্দ ব্রহ্মচারী কর্তৃক বাংলায় অনুদিত সহায়ক গ্রন্থ 'বিভদ্ধি মার্গ পরিক্রমা' ও অন্যান্য সহায়ক গ্রন্থ হতে সংগৃহীত হলো।

অমলিন, ভদ্ধ, শান্ত, ব্রহ্মা-সম অবস্থান বা স্থিতিকেই বলা হয় ব্রহ্ম বিহার। তা নিসংশয়ে উত্তম ও শ্রেষ্ঠ বিচরণ। তাহলে সহজ কথায় মৈত্রী হচ্ছে- জীবের প্রতি প্রেম বা ভালবাসা, করুণা হচ্ছে জীবে দয়া বা পরদ্ঃখে হদয় বিগলিত হওয়া, মুদিতা হচ্ছে অপরের সুখ সৌভাগ্যে প্রমোদিত, আহলাদিত হওয়া এবং উপেক্ষা হচ্ছে সকল জীবের প্রতি সাম্যভাব বা অনুরাগ, বিরাগহীনতা। এ চার রকমের ধ্যান চর্চাই ব্রহ্মবিহার। বলা বাহল্য, সত্ত্বলাক বা জীবজ্বগৎ নিয়েই এ ভাবনা চতুইয়ের চর্চা হয়। এজন্য জীব বা সত্তই এ'গুলার আলম্বন বা বিষয়।

ব্রন্ধবিহারের প্রথমেই মৈত্রী। মৈত্রী মানে, মিত্রতা বা বন্ধুত্ব যাতে আছে প্রেম বা ভালবাসার স্পর্ণ। কথায় বলে প্রেম বাণীয় জিনিষ। কারণ, তা মানুষের সঙ্গে মানুষের সম্পর্ককে মধুর করে এবং পারিপার্শিক আবহাওয়াকে পবিত্র করে। নিঃসন্দেহে বলা যায় মৈত্রী আমাদের সহজাত সংক্ষার, যদিও এর প্রকাশ সবার মধ্যে সমান নয়। জীবজ্বগতে তা প্রত্যক্ষ করে আমরা অভিভূত হই। দুঃখের বিষয়, হীন স্বার্থবৃদ্ধি এ'শুদ্র সংক্ষারটিকে অন্তর থেকে নিশ্চিহ্ন করে বিদ্বেষের বহ্নি জ্বালিয়ে দেয়। বিদ্বেষ সহজেই সংক্রমিত হয় এক অন্তর থেকে আর এক অন্তরে। সঙ্গে সঙ্গেনিত হয় এক অন্তর থেকে আর এক অন্তরে। সঙ্গে সঙ্গেনিত ব্য এক অন্তর থেকে আর এক অন্তরে। সঙ্গে পরম্পরের প্রতি সংশয় ও ঘৃণায় মানুষের মধ্যে অশান্তির দাবানল জ্বলে ওঠে এবং মানুষের বাসভূমি শ্বাপদসংকূল অরণ্যের চেয়ে অধিকতর হিংস্রভাব পূর্ণ হয়। এ হিংস্রভার গ্লানি থেকে মুক্ত করে ধরণীতলকে স্লিঞ্ধ শীতল করতে পারে শুধু অন্তরের মৈত্রী।

মৈত্রী ভাবনা অভ্যাস করতে হলে শীল-গুদ্ধ প্রসনু মন নিয়ে নির্দ্তন শান্ত পরিবেশে আসন গ্রহণ করে আলস্য বিনোদনপূর্বক সাধনেচ্ছুর প্রথমত হিংসা বা বিদ্বেষের দোষ এবং ক্ষমাশীলতা ও প্রেমের গুণ বিচার করা একান্ত কর্তব্য। কারণ এ ভাবনার লক্ষ্য ক্রোধ ও হিংসা পরিহার করে ক্ষমা ও প্রেমের আদর্শে প্রতিষ্ঠিত হওয়া। দেষের দোষ ও ক্ষমার মহতু অনুভব করে মন যখন ধীরে ধীরে দেষ মুক্ত হয়, **७খन ভাবনা সৃস্থ করতে হয়। পূর্বেই বলা হয়েছে**, এ ভাবনার বিষয় ব্যক্তি। কিছু নির্বিচারে ব্যক্তিকে বিষয় করা যায় না। এজন্য গোড়াতেই ব্যক্তিভেদ জানা দরকার। অপ্রিয়ন্ধন, অতিশয় প্রিয়ন্ধন, মধ্য ব্যক্তি এবং শক্র -এ চার জ্বনের কাউকে অবলম্বন করে মৈত্রী ভাবনা আরম্ভ করা উচিত নয়। কেননা, অপ্রিয়কে প্রিয় করা সহজ্ব নয়, অতিশয় প্রিয়জনকে অনাসক্তভাবে দেখা কষ্টকর, মধ্যব্যক্তিকে প্রেমে আলিঙ্গন করা আয়াসসাধ্য এবং শত্রুকে শ্বরণ করতেই ক্রোধ জাগে। মৃত ব্যক্তি ও ভিনুদিঙ্গ নোরীর পক্ষে পুরুষ

এবং পুরুষের পক্ষে নারী) কখনো ভাবনার বিষয় হয় না। মৃত ব্যক্তিকে অবলম্বন করে যেমন ভাবনায় সাফল্য হয় না. তেমনি ভিন্ন লিঙ্গের ওপর মৈত্রী চিন্তা করতেই কামনার উদয়ে সাধনা ভেঙ্গে পড়ে। তাই সর্বপ্রথমে সাধনা ভক্ত করতে হয় নিজেকে নিয়ে আমি সুখী হই. দুঃখহীন হই. বৈরহীন হই. দ্বেষহীন হই এবং নির্বিদ্ন জীবন যাত্রা করি। এভাবে বার বার আপনার হিতচিন্তা করতে করতে মন যখন প্রসন্ন হয়, তখন মৈত্রী ভাবনাকে আপনার মধ্যে সীমাবদ্ধ না রেখে ক্রমশঃ পরের দিকে প্রসারিত করা বিধেয়। নিচ্ছের মঙ্গলের কথা ভাবতে ভাবতে মনে মনে ভাবা উচিত -আমি যেমন সুখ চাই, দুঃখকে ভয় করি. তেমনি অপর সকলেই সুখ চায়, দুঃখকে ভয় করে। এভাবে নিচ্ছের ভিতর দিয়ে পরের চিত্ত অনুভব করা আবশ্যক। তারপর গুরু বা গুরু-স্থানীয় ব্যক্তির স্লেহ, আদর, উপকার এবং বিবিধ সদস্থণ শ্বরণ করে ভাবা উচিত - আমার পৃচ্চ্যগুরু সুখী হোন, দুঃখমুক্ত হোন, নিবৈর হোন এবং নির্বিদ্ধ জীবন যাত্রা করুন। এ চিন্তায় যদিও মন প্রসনু, প্রেমাপ্রুত ও একাগ্র হয়ে ওঠে, তবুও মৈত্রী ভাবনাকে ব্যক্তিবিশেষের ওপর নিবদ্ধ রাখা বাস্থনীয় নয়। কেননা, সংকীর্ণতার সীমা অতিক্রম না করলে মৈত্রী বা প্রেম পূর্ণতা লাভ করতে পারে না। তাতে সাধনার ক্ষেত্রে অগ্রগতি প্রতিহত হয়। মৈত্রীর ক্ষেত্র ক্রমশঃ প্রসারিত করে নিতে হবে। এজন্য মৈত্রী চিন্তাকে শুরু থেকে প্রিয় আত্মীয় বন্ধবান্ধবদের দিকে টেনে আনতে হবে। এদের ওপর যখন মৈত্রী চিন্তায় মন নিবিষ্ট হয়, তখন মধ্য ব্যক্তিদের প্রতি ভভচিন্তা ভব্ন করতে হয়। এদের প্রতি মৈত্রী চিন্তা পরিবর্ধিত করার পর শত্রুদের মঙ্গল চিন্তায় রত হওয়া আবশ্যক। কিন্তু এখানে মৈত্রী সাধনার গতি সহজ সাবলীল হয় না।

শক্রের মঙ্গল চিন্তা শুরু করতে গিয়ে তার অপরাধের কথা মরণে যদি ক্রোধের উদ্রেক হয় তাহলে শক্রের কথা না ভেবে শুরু, প্রিয়জন কিংবা মধ্য ব্যক্তিদের প্রতি মৈত্রীভাবে আদর্শ অনুধ্যান এবং ক্রোধের অপকারিতা চিন্তা করা বিধেয়। এতে ক্রোধ অপগত হলে উত্তম, যদি না হয়, শত্রুর শুপ নিম্নোক্ত উপায়ে অনুসন্ধান করতে বলা হয়েছে।

- (১) যদি শত্রু তোমার নিজের ব্যাপারে দুঃখ জনায়, তুমি ক্রোধের বশীভূত হয়ে তার অগোচরে স্বীয় চিত্তে দুঃখোৎপাদন করতে চাইছ কেন?
- (২) যে শীল তুমি রক্ষা কর, সে শীলের মূলোচ্ছেদকারী ক্রোধকে পোষণ কর—তোমার মত মূর্থ কে আছে?
- (৩) জন্য লোক নিন্দনীয় কর্ম করেছে বলে কুদ্ধ হও, তুমি স্বয়ং তেমনি (নিন্দনীয় কর্ম) করতে চাইছ কেন?
- (৪) ক্রেছ হয়ে তৃমি তার দুঃখ উৎপাদন কর আর না-ই কর, কিন্তু ক্রোধজনিত দুঃখের দ্বারা এখনি নিজে নিপীড়িত হছে।
- (৫) ক্রোধাঞ্জ শক্রুগণ যদি কুপথ অবলম্বন করে, তুমিও কুদ্ধ হয়ে তাদেরই অনুসরণ করছ কেন?

যদি এভাবে নিজেকে সংযত করার চেষ্টা সত্ত্বে ক্রোধ দূর না হয়, তাহলে নিজের ওপরের অলঙ্ছা ফর্মনিয়মাধীনতার কথা স্বরণ করে ভাবা উচিত -ক্রদ্ধ হয়ে কি করব, এ দ্বেম-জনিত কর্ম তো আমার নিজেরই অনর্থের হেতৃ হয়ে দাঁড়াবে; যা করি তার ফল ভোগ করতে হবে; ক্রোধমূলক কর্ম কথনো সুখাবহ হতে পারে না এবং আমাকে নীচের দিকে টেনে নিয়ে যাবে। এ কর্মফল পরের ব্যাপারেও তাই- অপকর্ম করে নিস্কৃতি নেই।

কর্মফলের কথা শ্বরণ করা সত্ত্বেও ক্রোধ প্রশমিত না হলে মহাপুরুষগণের ক্ষমা ও প্রেমের আদর্শ বার বার শ্বরণ করতে হয়। তাতেও যদি চিন্ত দ্বেষমুক্ত না হয়, তবে অনাদ্যন্ত সংসার ভ্রমণের কথা চিন্তা করা উচিত এ অনাদ্যন্ত সংসারাবর্তে এমন কোন লোক সুলভ নয় যে জন্মান্তরে আমার পিতা, মাতা, ভাই, বন্ধু, পুত্র-কন্যা ইত্যাদি সম্পর্কে সম্পর্কিত নয় অথবা আমার কোন না কোন উপকার করেনি; অতএব, আজ শত্রু বলে যাকে ভাবছি, সেও তো জনান্তরে আমারই আপনজন, তার প্রতি ক্র্ম্ম হওয়া আমার পক্ষে সমীচীন নয়। এভাবে চিন্তা করেও যদি ক্রোধ দূর করা না যায়, তাহলে তার অন্তিত্ব বিশ্লেষণ করে ভাবা দরকার- কার ওপর রাগ করি, সে কি কেশ, লোম, নখ, দন্ত, রক্ত, মাংস, অস্থি ইত্যাদি অথবা দেহ, অনুভূতি, মন মনোবৃত্তি এভাবে নিবিষ্ট চিত্তে অন্তিত্ব বিশ্লেষণ করতে থাকলে ক্রোধ কোথাও ঠীই পায় না। যার পক্ষে এ বিশ্লেষণ সম্ভব নয়, তার পক্ষে অপ্রিয় ব্যক্তিকে উপহার দান অথবা তার উপকার সাধনে ক্রোধ দূর করতে হয়।

শক্রর ওপর ক্রোধ প্রশমিত হলে শক্রর প্রতিও মৈত্রীভাবে হৃদয় পূর্ণ হয়। অবশ্য যিনি অজ্ঞাতশক্র উদার-হৃদয়, তাঁর সাধনায় শক্র কথাটি প্রয়োজ্য নয়। মৈত্রীচিন্ত যখন সকলের প্রতি সমভাবে প্রবর্তিত হয়, তখন প্রেমের উদার জ্বগতের দ্বার খুলে যায়। সেখানে প্রিয়-অপ্রিয়-মধ্যস্থের কথা দূরে থাকুক, আত্মপর ভেদ পর্যন্ত থাকে না। তাই উক্ত হয়েছে-

মৈত্রী ভাবনায় যিনি মিত্র-জমিত্র-মধ্যস্থ ও জাপনার মধ্যে বিভেদ দর্শন করেন, তাঁকে মৈত্রী ভাবনায় সিদ্ধ বা নিপুণ বলা হয় না। যখন (মৈত্রী সাধক) ভিক্ষুর এ চতুর্বিধ ভেদ জ্ঞান শৃপ্ত হয় এবং তিনি সমগ্র সদেবক জগতে সমভাবে প্রেম বিস্তার করেন, তাঁর সাধনা ও পূর্বোক্ত ব্যক্তির সাধনায় আকাশ পাতাল তফাৎ এবং সে মহাসাধনার সীমা জানা যায় না।

বস্তুত, মৈত্রী ভাবনায় আত্মপর ভেদজ্ঞান লোপ হচ্ছে ধ্যান-নিমিত্ত লাভ ও উপচার সমাধি অবস্থা। তার অনুশীলনে আসে অর্পণা সমাধি। তাতেই পঞ্চাঙ্গ সমন্বিত মৈত্রীসিক্ত প্রথম ধ্যানের উদয়। সে ধ্যান নিমিত্তের উত্তরোত্তর অনুশীলনে ক্রমশঃ চতুষ্ক নিয়মে দ্বিতীয় ও তৃতীয় ধ্যান এবং পঞ্চক নিয়মে দ্বিতীয়, তৃতীয় ও চতুর্থ ধ্যান আয়ত্ত হয়। এ ধ্যানস্তর সমূহের অন্যতম স্তর অবলম্বনে মৈত্রী-ধ্যানী মৈত্রীসিক্ত-চিত্ত সকল দিকের, সকল সম্ভূলোকের প্রতি প্রসারিত করে বৈরশ্ন্য, বেদনাহীন বিপুল উদার মৈত্রীমানস নিয়ে অবস্থান করেন।

মৈত্রী ভাবনার স্ফল বর্ণনায় বলা হয়েছে- মৈত্রী
সাধকের শয়ন সৃখসিক্ত, জাগরণ সৃখসিক্ত, দৃঃস্বপ্লের পীড়ন
তাঁর অজ্ঞাত । তিনি মনুষ্য অমনুষ্য সকলের প্রিয়ভাজন।
দেবতা তাঁকে রক্ষা করেন। অগ্লি তাঁকে দহন করে না, শস্ত্র
তাঁকে ছেদন করে না, বিষ তাঁকে অভিভূত করে না। তাঁর
চিন্ত সহজে শীঘ্র সমাহিত হয়। তাঁর মুখ প্রসন্ন উজ্জ্বল।
তিনি মৃত্যুকালে সজ্ঞানে মৃত্যু বরণ করেন এবং আর্যমার্গফল
লাভে বঞ্চিত হলেও মৃত্যুর পর ব্রহ্মলোক প্রাপ্ত হন।

\* \* \*

যাঁরা সর্বদা জাগরণশীল, দিবারাত্র অধ্যয়নরত, যাঁরা নির্বাণ লাভের প্রয়াস করেন, তাঁদের সকল পাপ বিনষ্ট হয়ে যায়।

### অভিজ্ঞা

#### সংকলনে- মৈত্রী প্রসাদ খীসা

অভিজ্ঞা সাধারণতঃ ছয় প্রকার। অভিজ্ঞা শব্দের অর্থ উচ্চতর জ্ঞান যা ধ্যান সাধনা (শমপ ও বিদর্শন) ব্যতীত লাভ করা আয়াসসাধ্য। ছয় প্রকার অভিজ্ঞার মধ্যে প্রথম পাঁচটি লৌকিক। যথাঃ-

- (১) বিবিধ ঋদ্ধি,
- (২) দিব্য শ্রোত্র ধাতৃজ্ঞান বা দিব্যকর্ণ,
- (৩) পরচিত্ত বিজ্ঞানন জ্ঞান,
- (৪) জাতিশ্বর জ্ঞান ও
- (৫) সতুগণের চ্যুতি—উৎপত্তি জ্ঞান বা দিব্য চক্ষু।

উপরোক্ত অভিজ্ঞাসমূহ লৌকিক- যা শমথ ভাবনা দারা আয়ন্ত করা হয়, তাঁদেরকে পঞ্চাভিজ্ঞ এবং শেষ আস্তবক্ষয় অভিজ্ঞাটি লোকোন্তর যা বিদর্শন ভাবনা দারা আয়ন্ত করা হয়। তাই দেখা যায় যাঁরা সাধনমার্গের মধ্যদিয়ে উক্ত ছয় প্রকার অভিজ্ঞালাভী হয়, তাঁদেরকে ষড়াভিজ্ঞা অর্হত বলা হয়।

তবে, এখানে পঞ্চাভিজ্ঞা সম্বন্ধে আপোচনা করা হছে।
অনুবৃদ্ধ বৃদ্ধঘোষ কর্তৃক রচিত বিভদ্ধি মার্গ সারসংকলনে শ্রী
শীলানন্দ ব্রন্ধচারী দারা বাংলা অনুবাদিত পৃস্তকটি "বিভদ্ধি
মার্গ পরিক্রমায়" পঞ্চাভিজ্ঞা বা পাঁচটি অভিজ্ঞা বিষয়ে
নিম্নর্মপভাবে আলোচনা করা হয়েছে।

যোগী রূপ ধ্যানের শেষ স্তর চতুর্থ ধ্যান আয়ত্ত করে তার উত্তরোত্তর অনুশীলনে যখন তাতে যথার্থ নৈপুণ্য অর্জন করেন, তখন তাঁর চিত্ত হয় সমাহিত, পরিশুদ্ধ, প্রভাশর, উপফ্রেশমুক্ত, নির্মল বশানুগ, কর্মন্য, স্থির, অচঞ্চল। এ'অবস্থায় তার ফলশ্রুতিরূপে পঞ্চবিধ লৌকিক অভিজ্ঞা বা অভিজ্ঞান সহজ্ঞলভ্য হয়। সেগুলো হচ্ছে ঋদ্ধি বা যোগ

বিভূতি, দিব্যশ্রোত্র ধাতুজ্ঞান বা দিব্যকর্ণ, চিন্ত পর্যায় জ্ঞান বা পরচিন্ত জ্ঞানার জ্ঞান, পূর্ব নিবাসানুস্তি জ্ঞান বা জ্ঞাতিস্বর জ্ঞান এবং সন্ত্বগণের চ্যুতি উৎপত্তি জ্ঞান বা দিব্যচক্ষু। বস্তুত এশুলো হচ্ছে এক একটি অতি মানবিক শক্তি। চতুর্থ ধ্যানকে ভিন্তি করে যখন অভিজ্ঞা আয়ন্ত হয়, তখন তাকে বলা হয় অভিজ্ঞাপাদক (অভিজ্ঞাভিত্তিক) ধ্যান।

এ'প্রসঙ্গে ঋদ্ধি পাদের কথা বলা আবশ্যক। ঋদ্ধি পাদ বলতে বোঝায় ভিত্তি যা ঋদ্ধিলাভের উপায় স্বরূপ। তা' চার প্রকার, যথা- ছন্দ, চিত্ত, বীর্য ও মীমাংসা বা প্রজ্ঞা। এদের প্রত্যেকটি অধিপতি সভাব বিশিষ্ট।

- (১) ছন্দ হচ্ছে করার ইচ্ছা বা অভিপ্রায় 'কল্পুকামতা'অর্থাৎ চিকীর্ষা। একে বলা যায় ইচ্ছাশক্তি।
- (২) চিন্তকে অধিপতি করে চিন্তের যে সমাধি বা একাশ্রতা সম্পন্ন হয়, তা চিন্ত ঋদ্ধিপাদ।
  - (৩) বীর্য হচ্ছে মানসিক বল বা পরাক্রম।
- (৪) প্রজ্ঞা বা প্রজ্ঞান আলম্বনের স্বব্ধপ উপলব্ধি বা যথাযথ জ্ঞান। আলোকপাতে যেমন অন্ধকার দূরীভূত হয়, তেমনি প্রজ্ঞানের উদয়ে অজ্ঞানান্ধকার বিধ্বস্ত হয়।

চতুর্থ ধ্যানের নিরন্তর অনুশীলনে ছন্দ, চিন্ত, বীর্য ও প্রজ্ঞান একাশ্রতা প্রসৃত পরিপৃষ্টি লাভে অত্যন্ত শক্তিশালী হয় এবং অসাধারণ শক্তির বিকাশে উপায় স্বব্ধপ হয়। এ' চারটি ঋদ্ধি প্রয়োগের ক্ষেত্রে মুখ্য ক্রিয়া করে বলে এদের বলা হয় ঋদ্ধিপাদ।

ঋদ্ধি বা যোগাবিভৃতির বিকাশে নিপুণ যোগী অভিজ্ঞাপাদক ধ্যানে মগ্ন হয়ে ধ্যান থেকে উঠে অধিষ্ঠান করেন -এক হয়েও বহু হই অর্থাৎ শতজনে কিংবা ততোধিক সংখ্যায় রূপান্ডরিত হই। এতাদৃশ অধিষ্ঠানের সঙ্গে সঙ্গে তা বাস্তবে পরিণত হয়। ভিক্ষু চ্লু পন্থকের কাহিনী এখানে উল্লেখযোগ্য। তিনি স্বাধ্যায়ে অক্ষমতার জন্য তাঁর অগ্রজ ভিক্ষু কর্তৃক বিহার থেকে বহিষ্কৃত হয়ে তাঁকে সাধন প্রণালীদানে অনুগৃহীত করেন। ভগবানের অনুগ্রহধন্য চ্লুপন্থক অচিরেই চতুর্প্রতিসদ্ধিদা সম্পন্ন শক্তিধর অর্থং হন। তাঁর পরম সিদ্ধির পরিচয় দানের জন্য জীবকের বাসভবনে নিমন্ত্রিত ভিক্ষুদের মধ্যে তাঁকে আনার ব্যবস্থা হয় শাস্তার নির্দেশে। অনুচর তাঁকে আনতে গিয়ে বিহারে বিরাট ভিক্ষু সমাবেশ দেখে হতভম্ব হয়ে ফিরে আসে। তখন শাস্তা তাকে নির্দেশ দিয়ে বলেন- যিনি তোমার প্রথম নজরে পড়বেন, তাঁর চীবর প্রান্ত ধরে বলবে 'শাস্তা আপনাকে ডাক্ছেন'। সে ব্যক্তি আবার বিহারে গিয়ে তাই করে। সঙ্গে সঙ্গে অন্য সকল ভিক্ষু শুন্যে মিলিয়ে যান, ভধু থাকেন চ্লুপন্থক। এক হয়ে বহু হবার এটি এক দৃষ্টান্ত।

এভাবে ঋদ্ধির বিকাশে যোগী অধিষ্ঠান করে চোথের পলকে দৃশ্য ও অদৃশ্য হন, দেয়ালের ভিতর দিয়ে, প্রাচীরের ভিতর দিয়ে অথবা পর্বত ভেদ করে যাতায়াত করেন। এ'ক্ষেত্রে তাঁকে আকাশকৃৎস্ন ধ্যানে মগ্ন হয়ে উঠে অধিষ্ঠান করতে হয় দেয়াল, প্রাচীর কিংবা পর্বতের এ'অংশ আকাশ বা শূন্য হোক। সঙ্গে সঙ্গে সেগুলোর নির্দিষ্ট অংশ তাঁর কাছে শূন্যে পরিণত হয়। তিনি তার ভিতর দিয়ে ইচ্ছামত যাতায়াত করেন। তিনি যখন ভূগর্ভে প্রবেশ করে পুনরুপ্রতি হতে চান, তখন তিনি অপকৃৎস্ন ধ্যানে মগ্ন হয়ে সে ধ্যান থেকে উঠে অধিষ্ঠান করেন -এ'ভূভাগ জলে পরিণত হোক। সঙ্গে সেশ্বের পেন ভূভাগ তাঁর কাছে জলাশ্য হয়ে যায়। তিনি সেখানে ভূব দিয়ে ওঠেন। তিনি যখন জলের ওপর দিয়ে হাঁটতে চান, তখন তিনি পৃথিবী কৃৎস্ন ধ্যানে মগ্ন হয়ে ধ্যান থেকে উঠে অধিষ্ঠান করেন- জলের এ অংশ মাটি হোক। সঙ্গে সঙ্গে তা তাঁর কাছে শক্ত মাটিতে পরিণত হয়। তিনি

তার ওপর দিয়ে হাঁটা চলা করেন। যথন তিনি আকাশে অনন্ত শূন্যে পদ্মাসনে বসতে চান কিংবা শুতে চান কিংবা চলতে চান, তথন তিনি পৃথিবী কৃৎস্ন ধ্যানে মগ্ন হয়ে ধ্যান থেকে উঠে অধিষ্ঠান করেন আকাশের এ'অংশ কঠিন ভূমি হোক। সঙ্গে সঙ্গে আকাশের সে—নির্দিষ্ট অংশ তাঁর কাছে কঠিন ভূমি হয়ে ওঠে। তিনি সেখানে ইচ্ছানুরূপ বসা, শোয়া কিংবা চলাফেরা করেন।

ঋদ্ধি বলে দূর নিকট হয় এবং নিকট ও দূর হয়. অল্প বেশী হয় এবং বেশীও অল্প হয়। বলা বাহল্য, আরও নানাভাবে শক্তির দীলাভিনয় চলে। সিংহলে দূর অতীতে দুর্ভিক্ষের সময় 'কোথায় ভিক্ষা মিলবে' বলে চিন্তাগ্রস্ত সাতাশ ভিক্ষ্দের আশ্বাস দিয়ে 'চূল সমৃদু স্থবির' তাঁর অনুসরণ করতে বলেন। তাঁদের নিয়ে তিনি যেখানে আসেন, সে স্থান তাঁদের সম্পূর্ণ অপরিচিত। তাঁরা অবাক इरा किटब्बम करतन- काथाय जामारमत निरा এटनन? উত্তরে তিনি বলেন- বন্ধুগণ প্রবীনরা দূরকে নিকট করতে জানেন, এ'হচ্ছে পাটলিপুত্র। ঋদ্ধি বলে এ'ভাবে দুর নিকট হয়। এমনকি ব্রহ্মলোক পর্যন্ত ঋদ্ধিমানের হাতের নাগালে। নরঘাতক দস্য অঙ্গুলিমাল প্রাণপন বেগে ছুটেও ধীর মন্থরগামী বৃদ্ধকে ধরতে সক্ষম হয়নি। এ'নিকটকে দূর করার দৃষ্টান্ত। বহুকে অল্পে পরিণত করার ব্যাপারে রাজগুহে নক্ষত্রোৎসবের ক্রীড়ামোদরতা কুমারীরা ভগবানকে অগ্রাহ্য করে তাঁর অনুগামী শ্রাবক আয়ুম্মান মহাকাশ্যপকে পিষ্টকদানের জন্য এগিয়ে এলে তিনি তাদের প্রদত্ত পিষ্টকরাশি তাঁর অবৃহৎ পাত্রে গ্রহণ করে ভগবানের হাতে তুলে দেন। তেমনি আর এক সময়ে তিনি এক দীনতম দাতার প্রদত্ত সামান্য যাও দিয়ে বিরাট ভিক্ষুসংঘকে আপ্যায়িত করেন। বহুকে অল্প এবং অল্পকে বহু করার এ'রকম উদাহরণ ঋদ্ধিমানদের পক্ষে বিরল নয়।

### थरप्डिस्र

#### সংকলনে- নির্মল কান্তি চাক্মা

৫২ প্রকার চৈতসিকের মধ্যে প্রজ্ঞেন্ত্রিয় চৈতসিক অন্যতম। কিন্তু 'বিশুদ্ধি মার্গ পরিক্রমায়' পরিদক্ষিত হয় যে প্রজ্ঞেন্ত্রিয় দ্বাবিংশ ইন্দ্রিয়ের মধ্যে উনিশ নং ইন্দ্রিয়। তবে এখানে বিদিয়া রাখা বাঞ্ছনীয় যে প্রজ্ঞেন্দ্রিয়কে ইন্দ্রিয় হিসাবে ব্যাখ্যা না করিয়া চৈতসিক হিসাবে নিপিবদ্ধ করা হইন।

প্রজ্ঞা মোহ মোচনে চৈতসিকের উপর আধিপত্য করে বিদিয়া ইন্দ্রিয় হিসাবে কথিত হয়। কিন্তু চৈতসিক মনের সংযোগে বিভিন্ন সংস্কার সৃষ্টি করে বিদিয়া প্রজ্ঞাকে চৈতসিক হিসাবে অন্তর্ভূক্ত করা হইয়াছে। তাই দেখা যায় প্রজ্ঞা একদিকে যেমন চৈতসিক, তেমনি অপরদিকে ইন্দ্রিয় হিসাবে আখ্যায়িত করা হইয়াছে। কাজেই অভিধন্মার্থ সংখ্যহে প্রজ্ঞেন্দ্রিয়কে নিম্নব্ধপে বর্ণনা করা হইয়াছে।

আলম্বনের যথার্থ সভাব সম্বন্ধে জ্ঞানই প্রজ্ঞা। প্রজ্ঞানন (পারমার্থিকভাবে জ্ঞানন) ইহার লক্ষণ। প্রজ্ঞা যখন মোহকে পরাজিত করিয়া আলম্বনের যথার্থ সভাব উদ্ঘাটিত করিবার উপযুক্ত উপযোগী শক্তি ধারণ করে, তখন ইহা প্রজ্ঞেন্দ্রিয়। অধিপতি অর্থে ইন্দ্রিয় বলা হইয়াছে। প্রজ্ঞা মোহেরই (মোহ- যাহা দ্বারা সত্ত্বগণ মুহ্যমান হইয়া থাকে, তাহাই মোহ বা অজ্ঞানতা) প্রতিপক্ষ। 'সংজ্ঞা', 'বিজ্ঞান', 'প্রজ্ঞা'- জ্ঞা ধাতু নিম্পন্ন শব্দ। ভধু উপসর্গ যোগে আলম্বন সম্বন্ধে জ্ঞানের ক্রমানুত স্তরের নামকরণ হইয়াছে মাত্র। 'সংজ্ঞা'- কোন আলম্বন চক্ষাদি ইন্দ্রিয় পথে যেইরূপ প্রতিভাত হয়, সেইরূপ জ্ঞানই সেই আলম্বন সম্বন্ধীয় জ্ঞান।

'বিজ্ঞান'- আলম্বনের অনিত্য লক্ষণও ভেদ করিতে পারে। কিন্তু লোকোত্তর মার্গ পাইতে পারে না। প্রজ্ঞা কিন্তু সংজ্ঞা ও বিজ্ঞানের কার্য্যসহ লোকোন্তর মার্গ জ্ঞানের অধিকারী। এই প্রজ্ঞা- অষ্টাঙ্গিক মার্গে সম্যকদৃষ্টি, বোধ্যঙ্গে ধর্ম-বিচার; কুশল-মূলে 'অমোহ', ভাবনা কর্মে 'সম্প্রজ্ঞান' সমাধিতে 'বিদর্শন', ঋদ্ধিপাদে 'মীমাংসা', প্রতীত্য সমুৎপাদ ধর্মে অবিদ্যার প্রতিপক্ষ 'বিদ্যা'।

'প্রজ্ঞা' আলম্বনের যথার্থ স্বভাব ও অযথার্থ স্বভাব ভেদ করে। 'স্কৃতি' সেই অযথার্থ স্বভাব পরিত্যাগ করিয়া যথার্থ স্বভাব গ্রহণ ও রক্ষা করে। 'প্রজ্ঞা' বিষয়টি প্রকাশিত করে; 'স্কৃতি' ঐ প্রকাশিত বিষয়টিকে দৌবারিকের ন্যায় পাহারা দেয় এবং স্বজ্ঞের ন্যায় উহাতে প্রোথিত থাকে। 'প্রজ্ঞা' বলে- 'কেশাদি অন্তচি'', স্তি বলে তাইত। অন্তচিইত''। এবং এই জ্ঞানে চিন্তকে নিমজ্জিত রাখে, মোহকে আসিতে দেয় না। 'শ্রদ্ধা' চিন্তকে বুদ্ধোপদেশের প্রতি নমিত করে। প্রজ্ঞা চিন্তকে পথ দ্রংশ হইতে রক্ষা করে ও অগ্রসর করায়; 'একাথ্রতা' চিন্তকে সেই একই লক্ষ্যে নিবিষ্ট রাখে। 'বীর্য্য' কিন্তু তাহাদের প্রত্যেকের মধ্যে শক্তি সঞ্চার করে।

অলোভ, অদ্বেষ, অমোহ কুশলের মূল।
"অথ সালিনীতে" আচার্য্য বৃদ্ধঘোষ বলিয়াছেন- অলোভ
মাৎসর্য্য-মলের, অদ্বেষ দুঃশীলতার এবং অমোহ কুশল-চিত্ত
অননুশীলনের প্রতিপক্ষ। অলোভ দানের হেতু, অদ্বেষ
শীলের হেতু, অমোহ ভাবনার হেতু। অলোভের দ্বারা
অনধিক গ্রহণ, অদ্বেষ দ্বারা পক্ষপাত বর্জ্জন এবং অমোহ
দ্বারা অবিপরীত দর্শন হইয়া থাকে। অলোভ বিদ্যমান
দোষকে দোষ বলিয়া শীকার করে অদ্বেষ বিদ্যমান গুণকে

যথাযথভাবে বুঝে, গ্রহণ করে ও ব্যক্ত করে। অলোভের প্রিয় বিচ্ছেদ দুঃখ, অদেষের অপ্রিয় সমাগম দুঃখ, অমোহের ইচ্ছা-বিঘাত দুঃখ জন্মে না। অলোভের জন্ম দুঃখ, অদেষের জরা দুঃখ এবং অমোহের মরণ-দুঃখ অনুভূত হয় না। অলোভ গৃহস্থ জীবনকে, অমোহ প্রব্রক্তিত জীবনকে এবং অদেষ উভয় জীবনকে সুখময় করে। বিশেষতঃ অলোভ প্রেত-লোকে, অদেষ নিরয়-লোকে এবং অমোহ তির্য্যক-যোনিতে উৎপত্তি বারণ করে। অলোভ আসঙ্গলিক্সায়, অদেষ ভেদ চেষ্টায় এবং অমোহ অজ্ঞানজ উপেক্ষায় বাধা প্রদান

করে। এই চৈতিকত্রয় যথাক্রমে নৈক্ষাম্য জ্ঞান, অব্যাপাদজ্ঞান ও অবিহিংসা-জ্ঞান। আরও বলিতে গেলে ক্রমে
"অশুচি জ্ঞান", 'অপ্রমেয় জ্ঞান' ও 'ধাতু' (যথা-স্বভাব)
জ্ঞান। অলোভ কাম-সুখ বর্জন, অদ্বেষ কৃচ্ছ-সাধন-বর্জন,
অমোহ মধ্য-পথানুসরণ। অলোভ স্বর্গলোকের, অদ্বেষ ব্রহ্মলোকের এবং অমোহ আর্য্য জীবনের প্রত্যয়। অলোভ
অনিত্য জ্ঞানের সহিত, অদ্বেষ দুঃখ জ্ঞানের সহিত এবং
অমোহ অনাম্ম জ্ঞানের সহিত ওতপ্রোতভাবে জ্ঞাড়িত।

### \* \* \*

লোকে অন্যকে যেমন সংযত হবার উপদেশ দেয় এবং
নিজেকে যদি সেভাবে গঠিত করে, তবে নিজে সংযত
হয়ে অপরকেও সংযত করতে পারবে। নিজেকে দমন
করাই অতিশয় কঠিন।
-ধম্মপদ।

সৎপুরুষ দর্শন, সদ্ধর্ম শ্রবণ, প্রণালীবদ্ধ চিন্তাধারা ও সদ্ধর্ম আচরণই ইহ জন্মে প্রশংসিত হয়। - বনভন্তে।

সকল বস্তুতে দুঃখ, মিথ্যা ও পাপ দেখে আসক্তি বর্জন কর। - বনভন্তে।

# চিকিৎসকের দৃষ্টিতে বুদ্ধ ও ধর্ম

#### ডাঃ নিহারেন্দু তালুকদার

"বৃদ্ধগুনং অনন্তরহি আকাশ বিপুল সমং ক্ষপয়েং কল্প নচ বৃদ্ধ গুণ ক্ষীয়ঃ"

অর্থাৎ বৃদ্ধগুণ অনন্ত। বৃদ্ধগুণ আলোচনা করতে গেলে কলপ শেষ হয়ে যাবে তব্ও বৃদ্ধগুণ বর্ণনা শেষ হবে না।

তাই আমার মতো একজন চিকিৎসকের দৃষ্টিতে বুদ্ধের গুণ নিরুপন ও আলোচনা করা মৃঢ়তার নামান্তর ছাড়া কিছুই নয়। তবুও আমার দৃষ্টিতে বৃদ্ধও তার ধর্মকে কি হিসেবে দেখেছি তা' আমি যৎ কিঞ্চিৎ উপস্থাপন করবো। এ'ব্যাপারে যদি আমার কোন ভূল ত্রুটি হয়ে থাকে আমি সুধীজনের কাছে ক্ষমাপ্রাথী। তবে ইহাও বলে রাখা ভাল যে চিকিৎসা শাস্ত্র ব্যাপারে আমি সারাজীবন যতটুকু জ্ঞানার্জনের সাধনা করেছি, ঠিক তৎপরিমাণ বৃদ্ধ দর্শন চর্চা করার সুযোগ হয়নি। তবে উক্ত বিষয় হতে খুব দূরে সরে থাকিনি। বৃদ্ধ দর্শন গবেষণা করে আমি যতটুকু জানলাম, ইহা অত্যন্ত জ্ঞান গন্ধীর, যুক্তিসিদ্ধ, বিজ্ঞানসমত, ভাবাবেগ বিহীন এবং স্বয়ং দর্শনীয়। তথাগত বুদ্ধ সমস্ত প্রাণীকুলের দুঃখ মুক্তির জন্য যেভাবে সুদীর্ঘকাল ধ্যান সাধনা করে তার কারণ ও সমাধান খুঁজে পেয়েছেন, ঠিক তেমনি চিকিৎসক চিকিৎসা শাস্ত্রেও অতি প্রাচীন কাল হতে রোগের কারণ ও রোগমুক্তির পথ খুঁজে পেয়েছেন।

মানুষ অবিদ্যা-তৃষ্ণার কারণে যেমনি এ'ভবচক্রে ঘূর্ণায়মান অবস্থায় দুঃখ ভোগ করতেছে, তেমনি সাধারণ মানুষ নিজ অজ্ঞানতার ও সচেতনতার কারণে বিভিন্ন রোগে রোগাগ্রস্থ হয়ে পুনঃ পুনঃ রোগ ব্যাধিতে আক্রান্ত হচ্ছে।

তথাগত বৃদ্ধ তাঁর কার্যকারণ প্রবাহ বা প্রতীত্য সমৃৎপাদ নীতি আবিষ্কারের মাধ্যমে সৃধীক্ষন জানতে পারলো কেন এই প্রাণীকৃল পুনঃ পুনঃ উৎপত্তি ও বিলয় হচ্ছে। এই উৎপত্তি ও বিলয়ের মধ্যে রয়েছে অনন্ত দুঃখ যা' তথাগত বৃদ্ধ ছাড়া অন্য কোন ধর্মগুরু সৃষ্ঠভাবে ব্যাখ্যা করতে পারেননি। ইহাকে এক কথায় ভবচক্রও বলা হয়। এই ভবচক্র হতে মৃক্তির জন্য বৃদ্ধ মধ্যম পথ বা আর্য—অষ্টাঙ্গিক মার্গ আবিস্কার করেছিলেন। ইহার পর অসংখ্য কোটি দেব মনুষ্য যেমন চিরমুক্তি বা নির্বাণ সাক্ষাৎ করেছেন, ঠিক তেমনি বহুপ্রাণী মনুষ্য সুখ, দেবত্ব সুখ, ব্রহ্মত্ব সুখ, মার্গ ও ফল সুখ লাভ করেছেন। শুধু তাই নয়, আরো অনেক মিথ্যাদৃষ্টিসম্পন্ন কুপথগামী, অপায়গামী অধর্মচারীরা ও সুগতি লাভ করেছিলেন। এমনকি দুর্গতিভূমির প্রাণীরা পর্যন্ত মুক্তি পেয়েছিলেন।

ঠিক তেমনি চিকিৎসা শাস্ত্রও বহু রোগের কারণ ও রোগমুক্তির ঔষধ আবিস্কার করে বহু রোগ হতে পরিত্রাণ পেয়েছেন এবং পাবেন।

বৃদ্ধ যেমন চারি আর্য সত্যের মধ্যে বলেছেন দুঃখ কি, দুঃখ সমৃদয় কি, দুঃখ নিরোধ কি এবং দুঃখ নিরোধের উপায় বা কি আবিকার করেছেন, ঠিক তেমনি চিকিৎসা শাস্ত্রে দেখা যায় রোগ কি, রোগের কারণ কি, রোগের নিরোধ কি এবং রোগ নিরোধের উপায় বা কি-ঠিক এ'ভাবে রোগীকে চিকিৎসকগণ প্রথমে রোগ কি নির্ণয় করেন, ইহার কারণ কি, ইহা কি করে নিরোধ করা যায় এবং কিসের দারা রোগমুক্ত করা যায়। বৃদ্ধের উক্ত সূত্রকে চিকিৎসা শাস্ত্রের সাথে তুলনা করলে দেখা যায় এমন কোন পার্থক্য নেই বরং বৃদ্ধের সেই চারি আর্যসত্য স্ত্রের নিয়ম অনুয়ায়ী চিকিৎসা করলে- রোগ নির্ণয় হতে রোগারোগ্য পর্যন্ত একই সূত্রে এর সুষ্ঠু সমাধান পাওয়া যায়।

পরিশেষে এটুকু বলে এ'প্রবন্ধের পরিসমাপ্তি টানছি যে- তথাগত ভগবান বৃদ্ধ সর্ব প্রাণীর ভবরোগ আরোগ্যের জন্য চির দৃঃখ মুক্তির চিকিৎসা করেছিলেন কিন্তু একজন চিকিৎসক কোন রোগীকে সাময়িকভাবে আরোগ্য লাভে সমর্থ হলেও চির দৃঃখ মুক্তির জন্য আরোগ্য লাভ করাতে পারেন না। তাই একমাত্র তথাগতের আবিষ্কৃত ভব রোগ দৃঃখ মুক্তির নিগৃঢ় তত্ত্ব উপলব্ধির মাধ্যমে আমাদের পরমার্থ জ্ঞান উদয় হলে সর্ব দৃঃখ হতে মুক্তিলাভ করা যায়।

### অনুশয়

### সংকলনে-প্রশান্ত কুমার দেওয়ান ('অভিধর্মার্ধ সঞ্জর' পুস্তুক হইতে সংগৃহীত)

কতগুলি চৈতসিক এমন বিশিষ্ট শ্বভাব সম্পন্ন যে, তাহারা চিত্ত-সন্ততিতে প্রচ্ছন্ন থাকে, সৃপ্ত থাকে; কিন্তু আলম্বনাদি অনুরূপ কারণ পাইলেই জাগিয়া উঠে। ইহারা অতীব শক্তিশালী এবং ইহাদিগকে অনাগত চিত্ত ক্রেশ বলা যাইতে পারে। কালভেদে চৈতসিকের শ্বভাব তারতম্য হয় না। এই সৃপ্ত অনুশয় ছয়টি অকুশল চৈতসিক মাত্র। কাম রাগানুশয় ও ভব-রাগানুশয় উভয়ই লোভ চৈতসিক। তথু আলম্বনের পার্থক্য হেতু দিবিধ হইয়াছে।

"কাম-রাগানুশয়" সুখ-সৌমনস্য বেদনায় ও উপেক্ষা বেদনায় এবং 'প্রতিঘানুশয়' দুঃখ দৌর্মনস্য বেদনায় প্রচ্ছন্ন থাকে। 'মানানুশয়' কাম, রূপ ও অরূপ লোকের সুখ-সৌমনস্য উপেক্ষা বেদনায় ও সুগু থাকে। 'দৃষ্টি অনুশয়' সৎকার দৃষ্টিযুক্ত যাবতীয় চিত্তে এবং 'বিচিকিৎসা অনুশয়' অধিমোক্ষ বিরহিত চিত্তে প্রচ্ছন্ন থাকে। ভব রাগানুশয় রূপ—অরূপ চিত্তেও সুগু থাকে। "অবিদ্যানুশয়" অরহতের ফল চিত্ত ব্যতীত সর্বচিত্তে প্রচ্ছন্ন থাকে। স্থোতাপনু ও সকৃদাগামীর নিকট দৃষ্টি ও বিচিকিৎসা অনুশয় দুইটি ব্যতীত অবশিষ্ট পাঁচ অনুশয় বিদ্যমান অনাগামীর নিকট মান, ভবরাগ, ও অবিদ্যা অনুশয়াকারে বিদ্যমান। তথু অর্হতের চিত্তই নিরনুশয়।

যাহার নিকট কামরাগানুশয় বিদ্যমান, তাহার নিকট প্রতিঘানুশয় ও বিদ্যমান এবং প্রতিঘানুশয়ের বিদ্যমানতা কামরাগানুশয়ের বিদ্যমানতা জ্ঞাপক। কামরাগানুশয়ের বিদ্যমানতা জ্ঞাপক নহে। অনাগামীর নিকট মানানুশয় বিদ্যমান থাকিলেও কামরাগানুশয় বিদ্যমান থাকে না। পৃথগজন, স্রোতাপন্ন ও সকৃদাগামীর নিকট কামরাগ ও মান উভয় অনুশয় বিদ্যমান। কামরাগানুশয় বিদ্যমান থাকিলেও, দৃষ্টি অনুশয় বিদ্যমান না থাকিতেও পারে। পৃথগ জনের নিকট এই উভয় অনুশয় বিদ্যমান থাকিলেও স্রোতাপন্ন ও সকৃদাগামীর নিকট দৃষ্টি-অনুশয় অবিদ্যমান, কামরাগানুশয় সম্পূর্ণ অবিদ্যমান নহে।

"সকল প্রাণী সুখী হউক। সকল প্রাণী দুঃখ হইতে মুক্তহউক।।"

\* \* \*

যিনি নিজের অথবা অপরের জন্য পুত্র, ধন বা রাজ্য কামনা করেন না, যিনি অধর্মের পথে নিজের সমৃদ্ধিও চান না, তিনিই শীলবান, প্রজ্ঞাবান ও ধার্মিক।

– ধশ্মপদ।

### ধ্যান চিত্তের বিশ্লেষণ

#### সজ্জিত কুমার চাক্মা

চিন্ত সভাবতঃ নির্মল, স্থির, অচঞ্চল ও ভাসর। আলম্বন ব্যতীত ইহা উৎপন্ন হয় না। তবে দেখা যায় চিন্ত এবং চৈতসিক উভয়ের সংমিশ্রণে বা আলম্বন গ্রহণে চিন্ত ক্রিয়াশীল হয়ে ওঠে। চিন্ত যেই চৈতসিক গ্রহণ করে ঠিক সেই সভাবে পরিচালিত হয়। তাই অভিধামার্থ সংগ্রহে দেখা যায় যে বায়ানু প্রকার চৈতসিকের মধ্যে পঞ্চাশটি সংস্কার স্কন্ধে অন্তর্ভূক। চিন্ত এমন কতগুলো চৈতসিক গ্রহণ করলে চিন্ত ধ্যানাদিমুখী হয় বা ধ্যানে নিমচ্ছিত রাখে, সেগুলোকে ধ্যান চিন্ত হিসেবে আখ্যায়িত করা হয়েছে। সেই ধ্যান চিন্তগুলো নিম্নরূপঃ (১) বির্তক, (২) বিচার, (৩) প্রীতি, (৪) সুখ ও (৫) একাশ্রতা।

যদি চিত্ত পর্যায়ক্রমে উক্ত চৈতচিকগুলো গ্রহণ করে, তখন চিত্ত ধ্যানে নিমচ্ছিত হয় বলে কবিত হয়। এ'জন্য এগুলোকে ধ্যানাঙ্গ বা ধ্যান চিত্ত ও বলা হয়। চিত্ত এ'ভাবে ধ্যানাঙ্গগুলো গ্রহণ করে প্রথম ধ্যান হতে চতুর্থ ধ্যান পর্যন্ত উন্নীত হয়।

এ'ধ্যানাঙ্গগুলো যথাক্রমে পঞ্চনীবরণ বা মানসিক প্রতিবন্ধকের প্রতিপক্ষ হয়ে তাদের ছিন্ন ভিন্ন করে দেয়। যেমন.

- (১) স্থান মিদ্ধকে (কায় ও চিত্তের অবসাদকে)
  বিতাড়িত করে বির্তক- যার স্বভাব পুনঃ পুনঃ আলম্বন ও
  মনন। বিতর্কের কাজ হলো চিত্তকে আলম্বনের দিকে
  আকর্ষণ করে রাখা।
- (২) বিচিকিৎসা বা সংশয়কে বিদ্রীত করে 'বিচার'। বিতর্ক দ্বারা চিন্ত যেই আলম্বন গ্রহণ করে, সেই আলম্বনে স্বভাব জ্ঞানবার জন্য বিচার তাতে পুনঃ পুনঃ নিমজ্জন করে। অনুমজ্জন বিচারের স্বভাব। এ'ভাবে নিমজ্জন-হেতু বিচিকিৎসার দ্বারা দোলায়িত হতে পারে না।
- (৩) প্রীতি যখন চিন্তকে উৎফুল্ল করে তখন সেখানে ঠীই পায় না বিদ্বেষ বা ব্যাপাদ। অর্থাৎ ধ্যানাঙ্গে সংশয় না

থাকলে সেখানে প্রীতি উৎপন্ন হয়। প্রীতি প্রফুল্প স্বভাবসম্পন্ন হয়ে চিন্তকে বিস্তৃত করে। তাই প্রীতি দ্বেষের বা ব্যাপাদের প্রতিপক্ষ।

- (৪) ধ্যানাঙ্গ প্রীতির নিত্য সহচার হলো সুখ, যেখানে প্রীতি সেখানে সুখ। কিন্তু যেখানে সুখ সেক্ষেত্রে নিয়ত প্রীতি নাও থাকতে পারে। প্রীতি সংস্কার স্কন্ধ আর সুখ বেদনা স্কন্ধ। সুখ শারীরক ও মানসিক দৃঃখকে দৃরীভৃত করে কিংবা ধ্বংস করে। সুখের প্রতিপক্ষ হলো ঔদ্ধত্য—কৌকৃত্য। ফলে সুখ প্রতিষ্ঠিত হলে ঔদ্ধত্য-কৌকৃত্য দ্রীভৃত হয়।
- (৫) একটি মাত্র আলম্বনে চিত্তের নিশ্চল অবস্থাই একাপ্রতা, যার দ্বারা কামছন্দ কোমনা ও কুবৃত্তি বা অকুশল মনোবৃত্তি) সম্পূর্ণ দূর হয়।

এক কথায় চিত্তকে এ'ক্লপে বিতর্ক ধ্যেয় বিষয়ে আরোহন করায়, বিচার নিমচ্জিত করে রাখে, প্রীতি ক্ষুরিত করে, সুখ সংগঠন করে এবং একাশ্রতা নিবদ্ধ করে রাখে। আরো সংক্ষেপে বলা যায়ঃ-

- (১) স্থান মিদ্ধের অপগমণে বিতর্ক,
- (२) विठिकिप्ना जनगरा विठात,
- (৩) ব্যাপাদের অপগমণে প্রীতি.
- (৪) ঔদ্ধত্য-কৌকৃত্যের অপগমণে সুখ ও
- (৫) কামছন্দের অপগমণে একাগ্রতা অর্জন করা যায়।

প্রথম ধ্যান হলো আধ্যাত্মিক জগতে প্রবেশ দ্বার স্বরূপ।
তাই উন্নতকামী উর্ধ্বাশী যোগীকে বহুদূর অগ্রসর হতে হয়।
তারা প্রথম ধ্যান আয়ত্ত করে ক্ষান্ত হন না, এবং এ'ভাবে
ক্রমান্বয়ে একটার পর একটা ধ্যানের স্তরে উন্নীত হন।
ইহার পরও যোগীদের পাঁচ প্রকার বশিতা বা দক্ষতা অর্জন
করতে হয়।

সেগুলো হচ্ছে নিম্নরূপঃ

- (১) অনুচন্তিন বশিতা ধ্যানগুলোর অনুচন্তিন নৈপুণ্য,
- (২) প্রত্যবেক্ষণ বশিতা পর্যালোচনে নৈপুণ্য প্রত্যবেক্ষণ,
- (৩) অধিষ্ঠান বশিতা পূর্ব থেকে ধ্যানকাল নির্ধারণের ক্ষমতা.
- (৪) ধ্যান বশিতা ইচ্ছানুসারে ধ্যানে মগ্ন হওয়ার ক্ষমতা ও
- (৫) উত্থান বশিতা নির্ধারিত সময়ে ধ্যানে ভঙ্গের সামর্থ্য।

উক্ত পাঁচ প্রকার বশিতা অর্জনের অভাবে যোগীরা বৃদ্ধ আবির্ভাবের সময় ধ্যান হতে যথাসময়ে উঠ্তে পারে না এবং তাঁদের বৃদ্ধ দর্শন লাভ হয় না। ফলশ্রুতিতে তাঁদের মৃদ্ধি মার্গ দর্শন করা সম্ভব হয়ে ওঠে না। কারণ- বৃদ্ধ দর্শন মতে, প্রত্যেক ধ্যানের উদ্দেশ্য হচ্ছে আস্তব-ক্ষয় করা বা নির্বাণ সাক্ষাৎ করা, যদিও ধ্যান-সাধনার মাধ্যমে পঞ্চাভিজ্ঞ বা অষ্টসমাপত্তি ধ্যান পর্যন্ত লাভ করা যায়। কারণ- উক্ত বিষয়গুলো- "অনিত্য, দৃঃখ ও অনাত্ম" বলে তথাগত বৃদ্ধ বলেছেন।

তাই পাঁচ প্রকার বশিতা অর্ধনে যোগী তৎপর হয়ে প্রঠেন। এ'বশিতাগুলো অর্ধনের পর যোগী ধ্যানাঙ্গুলো সুষ্ঠুভাবে পর্যালাচনা করেন। যোগী প্রথম ধ্যানে নিমজ্জিত হওয়ার পর তাঁর ফলশ্রুতিরূপে বির্তক ও বিচার এ'ধ্যানাঙ্গ দ্বয়ের উপশ্যে বা নিবৃত্তিতে আন্তর প্রসন্নতাযুক্ত একাপ্র বিতর্ক-বিচার বিরহিত সমাধিপ্রসৃত প্রীতি সুখ সমন্বিত দ্বিতীয় ধ্যানে অধিগত হয়় অর্থাৎ দ্বিতীয় ধ্যান স্তরে উন্নীত হয়।

দিতীয় ধ্যানের পর যোগী তৃতীয় ধ্যানে মনোনিবেশ করেন। কারণ দিতীয় ধ্যান হতে তৃতীয় ধ্যান অধিক সুক্ষতর ও শান্ততর- যেখানে প্রীতি উৎপন্ন হয়। তবে

যেখানে প্রীতি সেখানে সুখ, কিন্তু যেখানে সুখ সেখানে প্রীতি নাও থাকতে পারে। প্রীতি উৎপন্ন হওয়ার পর হতে যোগী প্রীতির প্রতি বিরাগে বিরক্তিতে উদাসীন হন এবং স্থৃতিমান ও সজ্ঞানে সুখ অনুভব করেন। তৃতীয় ধ্যানে উন্নীত হওয়ার পর উদ্ভামশীল মুক্তিকামী যোগী যথাযথ নিয়মে তাতে নৈপুণ্য অর্জন করেন। ধ্যানাঙ্গ পর্যালোচনায় তিনি যখন চৈতসিক সুখকে চিত্তে উপভোগ বলে অবহিত হন তথন সুখে দোষ দর্শন করেন। তথন সুখ তাঁর কাছে স্থৃপ প্রতিভাত হয় এবং অপর ধ্যানাঙ্গ উপেক্ষা বা অনুভূতির সাম্যতা সৃহ্ম ও শান্ততর বলে মনে হয়, সুখের স্থুলতা পরিহার পূর্বক ধ্যানকে শান্ততর, সৃক্ষতর করার জন্য তিনি সেই "কৃৎস্ন ধ্যানালম্বন" আলম্বনে আবার ধ্যান মগ্ন হন। এর ফলশ্রুতিতে তাঁর আয়ত্ত হয় চতুর্থ ধ্যান। এ'চতুর্থ ধ্যানে বিতর্ক, বিচার, প্রীতি ও সুখ বিরহিত হয়ে উপেক্ষা ও একাথতাই ধ্যানাঙ্গ হয়ে যোগীর কাছে সুক্ষতর ও শান্ততর হয়। চতুর্থ ধ্যান যেখানে শারীরিক সুখ-দুঃখ ত্যক্ত, মানসিক সুখ-দুঃখ অন্তমিত, সুখ-দুঃখ শৃন্য উপেক্ষা বা সমানুভূতিজ্বনিত স্থৃতি সুপরিভদ্ধ। এ'ধ্যানে স্থৃতির পরিভদ্ধি উপেক্ষা বা সমানুভূতি দ্বারা সম্পন্ন হয় বলে একে উপেক্ষা স্থৃতি পরিশুদ্ধি বলা হয়। এ'চার ধ্যানঙ্গকে ধ্যান চতুষ্ক বলা হয়। তাই চতুর্থ ধ্যান লাভের পর যোগী অরূপ ধ্যান–স্তরে উন্নীত হন এবং পরমার্থ জ্ঞান লাভের অধিকারী হন।।

এ'ধ্যান চিত্তের মাধ্যমে মানুষের ভোগ-স্পৃহা হয় ত্যক্ত, চঞ্চল-ইতন্ততঃ বিচরণশীল উৎক্ষিপ্ত অসংযত মন হয়ে প্রঠে শান্ত এবং যাবতীয় ক্লেশ হয় প্রশমিত এবং ইহা ক্রমান্যে সমস্ত ক্লেশ ধ্বংস করে লোকোন্তর সুখের অধিকারী করায়।

"সকল প্রাণী সুখী হোক। সকল প্রাণী দুঃখ থেকে মুক্ত হোক।।"

### সহায়ক গ্ৰন্থ ঃ

- (১) বৌদ্ধ যোগ–সাধনা শ্রীমৎ সুগত বংশ মহাস্থবির,
- (२) विचिष्कि यार्ग পরিক্রমা শ্রী শীলানন্দ ব্রহ্মচারী,
- (৩) বিদর্শন ভাবনা শ্রী প্রভাত চন্দ্র বড়ুয়া,
- (৪) অভিধর্মার্থ সংগ্রহ শ্রী বীরেন্দ্র লাল মুৎসুদ্দি।

# রাজবন বিহার, রাজবন

#### অমলেন্দু বিকাশ চাক্মা

কি অভিনব শোভা,
আহা, কিবা মনোলোভা
রাজ্বন বিহার!
ঘনবন ছায়া ঘেরা,
সবুজ বনানী মনোহরা,
শোভিছে বিহার মন্দির
মনোরম–সুষমা মভিত!
পার্বত্য চট্টলার গর্ব, অহঙ্কার!
সারা দিনমান কত শত জন
ধর্মপ্রাণ নরনারী করে আগমণ
হেরি এ'রাজ্বন লভে আনন্দ অপার!

সাধনানন্দ বনভাস্তে তব সাধনার তরে রাজবন বিহার উঠেছে গড়ে। সদ্ধর্মদেশনা করি শত শত জনে ধর্মচক্ষু খুলে দিলে অতীব যতনে। তুমি মহান শুদ্ধার অলঙ্কার!

নিজে গড়া ফলফুলে সমৃদ্ধ বনভূমি
বিহার নির্মাণ তরে করেছ দান
হে মহীয়ান চাকমা রাজন তুমি
তাই রাজবন বিহার তব স্মৃতি ধরে
বৌদ্ধ জগতে তব নাম রবে অনির্বান।

গন্ধকৃটি, বেনুবন, জেতবন সম রাজবন বিহার যেন হয় অনুপম, ত্রিরত্ন নাম শ্বরি জানাই আকুল প্রার্থনা।

### বেলা যখন বাড়ল

শ্যামল তালুকদার

অনেক ভেতর থেকে কে যেন বললেঃ
–দরোজা জানালা সব বন্ধ করে দাও।
সেই কবে থেকেই

আমার ঘরের—
দরোজা জানালার কপাট খোলাই ছিল।
একটা জানালার পাশে দাঁড়িয়ে
বাইরের দৃশ্যে তাকাচ্ছিলুম,
জানালা পথে হু হু করে ঢুকছে হাওয়া
নাকে চোখে মুখে

লাগছে ঝড়ের ছোঁয়া।
বেলা বাড়তে থাকে—
বাড়তে থাকে আমার বয়স;
ভাবছিলুমঃ
দরোজা জানালা বন্ধ রাখাই ভাল।
এমন সময়—
বাইরে থেকে কে যেন বললেঃ
জনান্ধ কি জানে বৃক্ষের পাতারা সবুজ?
আর–সমুদ্রের রং আকাশের মত নীল?
ভেতর থেকে আবার ঐ কন্ঠস্বরঃ
–দরোজা জানালা সব বন্ধ করে দাও।
বেলা যখন বাড়ল–টের পেলুম
মনের দরোজা জানালা বন্ধ রাখাটাই ভাল।

# কঠোর পণ

প্রভাসানন্দ (বিধুর) দেওয়ান

থাকবো না আর বন্ধনে
থাকবো না আর অজ্ঞানে।
থাকবো না আর এমন ঘরে
অন্ধ যেথা ঘোর আঁধারে।
মারের বাঁধন তুচ্ছ করি
মুক্তি পথে যাত্রা করি,
দেখবো জগং ঘৃণা ভরে
লোভ মোহ দ্বেষ ছিন্ন করে।
চলব এবার মার্গ পানে
ত্যাগই সার সত্য জেনে।
এই করিনু কঠোর পণ
সঁপে দেবো জীবন মন।